
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

La viole d’amour 
 

 

 

 

 

par 

 

 

 

 

 

Georges DU VALOUX 

 

 

 

 

 

 

 

Dans la longue salle dallée, dont la perspective élégante et 

austère évoque une nef de cathédrale, sous la lumière douce qui 

tombe des verrières polychromes, l’œil distingue trois objets 

d’abord. À gauche se dresse un Oratoire. Au milieu des volutes de 

la fumée d’encens, devant l’autel qui supporte le livre de la Loi et le 

livre de la Science ; le maître de la demeure se tient : genoux ployés 

et bras en croix, dans l’attitude de l’extase. À droite, un Laboratoire 



2 
 

de science hermétique emplit l’angle de la salle de ses fourneaux, 

de ses alambics et de son athanor. Au milieu, au premier plan, une 

longue table, chargée de cahiers et d’instruments de musique, 

complète l’aménagement de cette espèce de temple que décorent en 

outre des inscriptions latines et hébraïques. 

C’est bien, à la vérité, un temple allégorique qu’a voulu dessiner 

le maître Kunrath, dans cette planche qui est la moins connue et 

peut-être la plus belle de son album 1. Le personnage au blanc 

manteau et à la fière attitude, tout ensemble prisonnier, roi et 

prêtre d’une demeure close de murs, où le reflet du ciel descend sur 

un rais de lumière, représente l’homme dans sa condition terrestre. 

L’autel, l’athanor et la viole, disposés autour de lui, retracent l’objet 

même de son existence temporelle et marquent qu’il doit unir 

l’illumination spirituelle au travail matériel et à la vie sentimentale 

pour réaliser une action juste et équilibrée qui fera de lui le 

collaborateur de la Providence. Un poète traduirait ces symboles en 

disant que le sacerdoce humain est de marier le Ciel et la Terre 

dans un enchantement d’harmonie. Un hermétiste y lirait le 

mystère de la Création, qui revêt une puissance spirituelle d’un 

voile de substance par le secours du Mercure universel. Mais, mieux 

que tous les mots, la claire allégorie du dessin fait jaillir aux yeux 

et à l’intelligence la révélation d’un lien, d’un intermédiaire 

nécessaire, par lequel seul l’Esprit et la matière peuvent 

communiquer... Chez l’individu, c’est le cœur qui unit l’âme et la 

chair. Chez l’Adam collectif, c’est l’art qui permet la réalisation des 

pensées humaines. Dans le Cosmos, c’est l’harmonie qui apparaît 

comme le médiateur universel et comme l’agent vivant des 

créations du Verbe... Enseignement profond et cependant d’une 

touchante simplicité humaine, où le disciple peut trouver les 

arcanes de l’origine des mondes, aussi bien que les règles de sa 

conduite dans l’humble devoir quotidien. En maintes parties de son 

œuvre, le grand théosophe a répété le précepte ora et labora, pour 

marquer que l’activité humaine exige l’équilibre de l’idéal et du 

travail, de la vie intellectuelle et des préoccupations matérielles, de 

ce qui est en haut avec ce qui est en bas. Mais c’est ici seulement 



3 
 

qu’il révèle comment la communion mystérieuse de l’esprit et de la 

substance s’opère au sein de l’athanor et comment l’homme, 

parvenu à la perception de l’ordre universel peut trouver le secret 

de toutes les transmutations dans les sons d’une lyre ou d’une viole 

d’amour... 

 

⁂ 

 

Si l’oratoire fait face au laboratoire, dans le temple de l’homme, 

c’est pour que celui-ci sache illuminer son labeur quotidien par la 

splendeur de la sagesse et pour qu’il éprouve et corrige ses 

enthousiasmes aux leçons de l’expérience. 

Un œil intérieur lui est donné pour percevoir les réalités 

supraterrestres : c’est l’imagination qu’on peut comparer à la 

membrane diaphane d’un théâtre d’ombres chinoises où se peignent 

les silhouettes d’invisibles poupées. Tous les systèmes religieux, les 

philosophies et les vérités scientifiques, les codes de lois, les formes 

architecturales qui jalonnent depuis des milliers d’années 

l’évolution de notre race, sont venus tour à tour se peindre sur le 

sensible écran que leur offrait le cerveau d’un homme de génie. Sans 

l’intuition, le rêve, l’inspiration, l’illumination spirituelle, l’homme 

ne serait qu’une brute misérable, à jamais rivée aux chaînes de 

l’instinct. Pour qu’il ait pu asservir la matière à ses besoins et créer 

les richesses qui multiplient sa puissance, il a fallu d’abord que des 

bardes inspirés, les yeux dans les nuages et l’esprit dans les cieux, 

chantent la splendeur des dieux éternels et la gloire des héros... 

Aussi Kunrath couvre-t-il les murs de l’oratoire d’inscriptions et de 

préceptes pour dire la nécessité de nous efforcer toujours vers le 

monde de l’intelligence pure et de ne point laisser obscurcir le 

miroir intérieur de l’âme. « Sache veiller même en dormant », écrit-

il ; « Ne parle point de Dieu lorsque tu n’es pas éclairé de sa 

lumière » et surtout sache bien qu’« Aucun homme ne peut devenir 

grand si Dieu ne l’appelle »... 

Suffit-il donc de s’élancer vers l’extase sur l’aile de la prière pour 

atteindre au but de la vie humaine ? Non, sans doute, puisque la 



4 
 

moitié du temple est réservée à un laboratoire sur les piliers duquel 

se détachent en grosses lettres ces deux mots : « Raison » et 

« Expérience ». Semblable à ces poissons qui filent un instant au-

dessus des vagues dans un rayon de soleil pour replonger bientôt, 

l’homme est condamné à retomber dans son élément terrestre, 

après qu’il a bondi vers les mondes supérieurs, sur l’aile de la foi, 

de l’enthousiasme ou de l’amour. La lumière entrevue, où il s’est 

baigné un instant, demeure pour lui un rêve s’il n’en rapporte pas 

une étincelle pour alimenter sa pauvre lampe, s’il n’enferme pas 

dans une œuvre terrestre un atome de la splendeur des cieux. Or, 

le rêve est chose stérile. Le rêve même n’est pas sans danger 

lorsqu’il n’est pas confronté avec les réalités et soumis à la critique 

aiguë de la raison, car l’imagination perçoit l’erreur des tourbillons 

passionnels aussi bien que les pures formes de vérité... Travail, 

effort, tâtonnantes réalisations, laborieux enfantements, vous êtes 

la loi suprême imposée à la postérité d’Adam, la loi sous laquelle 

elle doit grandir et faire grandir les êtres qui l’entourent. Car le 

monde est comme un jardin confié à l’homme par son maître, où la 

qualité des fruits donne la mesure de l’art du jardinier et où le désir 

ni la prière ne sauraient remplacer les savants labourages. La 

méthode qui règle nos inspirations, nos essais, nos vérifications et 

notre emprise graduelle sur la Nature, c’est la méthode 

expérimentale, c’est la loi même de la recherche scientifique que 

Kunrath – grand précurseur – formule en ces termes lapidaires sur 

le fronton du laboratoire : « Une expérience réussit quelquefois, 

lorsqu’elle est conduite avec méthode et souvent répétée 2. » 

 

⁂ 

 

Mais encore, comment la pensée peut-elle pénétrer la matière, 

la matière rebelle et de nature étrangère, pour réaliser la plénitude 

de l’œuvre humaine, qui est la continuation du cycle des sept jours ? 

Quel secret magique lui permettra de vaincre les résistances, de 

triompher des inerties, de dominer les attractions du milieu qui 

l’enchaîne ? À cette question qui embarrassa bien des philosophes, 



5 
 

Kunrath répond en dessinant des instruments de musique, 

symboles de beauté et d’harmonie, entre le foyer où rayonne l’esprit 

et le creuset où bouillonne la matière. 

Comprends, toi, qui as l’intelligence des choses, et que ton âme 

hardie remonte vertigineusement à travers la hiérarchie des 

mondes. Derrière la musique grossière des hommes, n’entends-tu 

pas la musique des sphères que les astres redisent l’un à l’autre 

dans le ciel ? Son infinie douceur émane du principe de l’éternelle 

Beauté, du sixième anneau de la chaîne des Séphiroths, de la 

glorieuse Tipheret, qui est le visage même du Saint-Esprit ! Là est 

la source des splendeurs, où l’homme peut s’abreuver. De là vient 

l’enchantement de la viole d’un trouvère dont l’âme brûle du désir 

du divin. Quoique imparfaite, elle exprime une harmonie et 

l’harmonie est la clef du grand œuvre, l’arcane de royauté et le 

canon de la maîtrise humaine. Écoute, rappelle-toi les légendes... 

C’est au son d’une lyre qu’Amphion fit mouvoir les pierres et 

construisit la ville de Thèbes. C’est au son d’une lyre qu’Orphée 

charma les fauves et dompta la fureur des brutes déchaînées. Et 

l’invisible inspirateur des R + C, le génie tutélaire dont le geste fait 

fleurir la rose au bras de la croix, n’est-il pas assez clairement 

désigné sous le nom d’Élie-Artiste ? Élie-Artiste répond à l’appel 

des vrais R + C ; c’est dire qu’il s’intéresse à tous les hommes dont 

le cœur aspire à la lumière et qu’il peut rendre éternelle l’œuvre 

d’un humble potier qui sut atteindre au secret d’harmonie créatrice 

en modelant son amphore sur un idéal de beauté pure. Rien n’est 

grand ni petit dans l’immense univers et seule la qualité des choses 

importe à sa marche : la loi veut qu’un geste faux soit englouti dans 

les ténèbres du non-être, alors qu’un geste juste vibre dans la 

lumière jusqu’aux confins du monde et aux limites du temps. 

 

⁂ 

 

Qu’est-ce donc que l’harmonie ? C’est la splendeur de la pensée 

de Dieu 3. Les vérités mathématiques en sont le premier reflet 

intelligible à l’homme. Dans le monde sensible, les mouvements des 



6 
 

astres et les mouvements des atomes retracent ses lois. Plus bas 

encore, les beautés de la musique, des couleurs et des formes 

révèlent à l’homme que l’harmonie tient aux justes proportions des 

mouvements et des choses. Elle est un certain rapport entre le 

moyen d’agir et le but poursuivi, entre la force qui pénètre et la 

forme qui est pénétrée. Elle semble une architecture organisant 

l’incohérente matière sur le plan des hiérarchies de l’esprit. 

L’harmonie n’exclut point la puissance, mais elle se refuse à la 

violence : les forces qui entretiennent la vie sur la terre, comme la 

chaleur solaire, sont faites à son image ; abondantes, mais de faible 

intensité, elles transforment sans briser. Dans le domaine moral, la 

« force de douceur » est irrésistible pour qui sait ne point la 

confondre avec la faiblesse ou la passivité. 

L’harmonie ne souffre point de dissonances : jamais une noble 

fin ne peut justifier un moyen vil. L’accomplissement d’une belle 

œuvre doit ressembler à l’épanouissement d’une rose, et ce qui 

condamne l’utilitarisme moderne, ce n’est point qu’il est matériel, 

c’est qu’il est laid. 

L’harmonie ne connaît ni la hâte ni le temps perdu, car le temps 

est un facteur essentiel du rapport harmonique sur le plan 

terrestre, et rien de ce qu’on fait sans lui ne subsiste avec lui. Et 

c’est sans doute parce que l’homme oublie trop souvent cette norme 

essentielle de son être, ce fondement de toutes les alchimies, 

matérielles ou morales, que Kunrath résume toute sa composition 

symbolique dans deux préceptes gravés au flanc de l’athanor : 

« Hâte-toi lentement », « Laisse mûrir ». 

 

 

Georges DU VALOUX. 

 

Paru dans Psyché, revue du spiritualisme  

intégral,  en mai 1923. 

 

 
 



7 
 

 
1  KUNRATH, Amphitheatrum : planche IV, le Laboratoire-Oratoire. 
2  LACURIA se rencontre avec KUNRATH d’une manière frappante lorsqu’il 

écrit deux siècles plus tard : « La vérité nous parvient de deux manières : 

nous la possédons sous deux modes. Nous la recevons d’abord par cette 

lumière qui éclaire tout homme venant en ce monde, c’est-à-dire ce qu’il y 

a de plus élevé, de plus intuitif dans notre raison, soit par la parole ou le 

témoignage, autre communication de Dieu. Mais la vérité en cet état est 

en nous d’une manière très imparfaite : elle nous reste étrangère, 

incompréhensible ; nous la possédons sans en jouir. Nous commençons à 

la posséder par la foi, mais cette possession aveugle n’est point parfaite et 

ne peut nous suffire : nous devons tendre sans cesse à la posséder aussi 

par la science, c’est-à-dire à la comprendre distinctement, à en avoir la 

vision intellectuelle. Or, c’est là précisément le travail de la philosophie qui 

n’est et ne peut être que la science de la foi ». (LACURIA : Les harmonies de 

l’Être exprimées par les nombres. Préface, p. III.) 
3  Lire : LACURIA : Les harmonies de l’Être exprimées par les nombres. 

 
 

 
 

 
 
 

www.biblisem.net 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

http://www.biblisem.net/

