La vie scolaire a Byzance

par

R. GUILLAND

Une forte éducation était I'idéal de tout Byzantin. L’absence de
culture intellectuelle, 'apaideusia, était regardée, en effet, comme
une 1nfériorité et comme un malheur. Aussi, criblait-on de
railleries I'ignorant et n’adressait-on jamais d’éloges assez grands
aux gens instruits. Les écoles publiques de lantiquité
continuerent, en effet, leur activité a Byzance, ou s’ouvrirent de
nombreuses écoles semblables. Grace aux savants travaux de
Louis Bréhier et de Phédon Koukoulés, nous sommes assez bien
renseignés sur l'enseignement secondaire et sur l'enseignement

1



supérieur ; par contre, nous connaissons encore assez mal
Ienseignement primaire.

A Byzance, la premiére éducation appartenait, comme partout
ailleurs a la famille. Cette éducation familiale était surtout
morale. L’instruction donnée par les parents, était, en effet,
élémentaire et préparait l'enfant a ses futures études. On
cherchait avant tout a développer sa mémoire et a lui donner une
prononciation correcte. Cette premiere éducation prenait fin vers
l'age de 5 a 6 ans.

L’enseignement primaire, propaideia, commencait entre six et
sept ans. Il était donné par un malitre, didaskalos. C’était soit un
moine, soit un laique, et, en général, il était d'un certain age.
L’église byzantine avait une part importante dans 'enseignement
de l'enfance. Les Byzantins, en effet, cherchaient a faire des
hommes instruits, mais aussi des bons chrétiens. Une chanson
que chantaient encore, au début de ce siecle, les enfants dans le
Pont, témoigne d’'une facon éclatante de I'emprise de I’Eglise sur
Ienseignement primaire.

Nous sommes venus, 6 maitre, pour apprendre
les saintes, divines et vénérées Ecritures,

et ce que nous ont enseigné

les divins et saints Apotres,

ainsi que Basile le Grand,

Grégoire le Théologien

et saint Chrysostome.

Les conditions d’existence du maitre élémentaire étaient assez
difficiles, Le traitement, roga, d'un professeur du premier degré
semble avoir été tres faible. Aussi, le maitre élémentaire, s’1l
n‘appartenait pas au clergé, était-il a la merci de la générosité de
ses ¢éleves. Ceux-ci lui faisaient a loccasion de diverses
circonstances, des cadeaux en nature ou en especes, tukhéra,
vetements, chaussures, vivres. Lorsque, par exemple, un enfant
changeait de livre d’étude, il était de coutume de donner a son
maitre un nomisma. Le maitre élémentaire faisait bien rarement



fortune et il terminait, plus d'une fois, sa vie, toute faite de
dévouement, dans la tristesse et dans la géne.

L’enseignement primaire se donnait, d’habitude, dans les
monasteres, dans le narthex ou vestibule des églises, dans I'un des
batiments, domatia, se trouvant dans I'enceinte de ces dernieres,
enfin, mais beaucoup plus rarement, dans les écoles privées.
L’école avait souvent les murs des salles de classe ornés de
maximes : « Crains Dieu, honore l'empereur, respecte tes
parents. »

Le but de 'enseignement primaire était de permettre a 'enfant
d’helléniser sa langue. Autrement dit, le jeune éleve apprenait a
lire et a écrire, puis il recevait quelques éléments de grammaire,
qui I'habituaient déja a l'analyse. Des notions élémentaires de
calcul complétaient son instruction.

Les textes nous permettent de reconstituer avec assez de
précision la vie d'un jeune écolier byzantin a 1’école primaire.
Lorsque I'enfant arrivait a 'age de fréquenter celle-ci, les parents
choisissaient le jour ou ils devaient le mener aupres de son maitre.
Apres avoir consulté les astres, on le conduisait a 1’école les 1er, 7¢,
10e, 11e, 18, 27¢ ou 28¢ jours de la lune et, lorsque la lune se
trouvait dans le signe du zodiaque, les Poissons, les Gémeaux, le
Lion, le Capricorne ou la Vierge. Puis, on amenait le jeune éleve a
un prétre, qui disait devant lui certaines prieres, destinées a le
défendre contre les attaques du Diable, et a ouvrir aussi son coeur
et son intelligence a I'étude.

Le jeune écolier se rendait a I’école, a 'appel de la simandre, ou
plaque de bois suspendue a la porte de I'école et frappée a I'aide
d’'un maillet pour indiquer 'heure d’entrée en classe. Il emportait,
dans son sac, sa tablette, pinakidion, son ardoise, abakion, son
écritoire, kalamarin, avec un encrier d’encre noire, mélanin,
préparée en écrasant de la noix de galle, et des roseaux, kalamoi,
ou porte-plume, qu’il affGtait lui-méme. Lorsqu’il faisait froid,
I'éleve apportait un morceau de bois et sa peau de mouton, probea.
S’1l appartenait a une famille aisée, I’enfant était bien habillé et il
était chaussé ; mais s1 ses parents étaient pauvres, il venait



souvent a 1’école nu-pieds, comme nous le montre au XII¢ siecle
Théodore Prodrome.

L’enfant, comme disaient les Byzantins, apprenait ses lettres,
grammatizétai. Les éleves étaient assis soit sur un banc, soit sur
un petit coussin, soit, enfin, et le plus souvent, a méme le sol, sur
une peau de mouton, probéa, diphtéra, qui servait parfois aussi de
projectile. Les plus pauvres prenaient place sur des nattes,
habitude restée encore en vigueur dans certaines écoles primaires
grecques jusqu’au début du XXe siecle.

Le maitre commencgait par réciter la priere, puis les éleves
prenaient leur alphabet pour apprendre a lire leurs lettres. La
méthode suivie était celle que recommandait déja Denys
d’Halicarnasse. On commencait a apprendre la forme des lettres et
leur nom, puis on prononcait des lettres groupées en syllabes,
enfin, on passait a la lecture courante. Chemin faisant, le maitre,
par des interrogations nombreuses, expliquait le sens des mots
rencontrés. Les Byzantins appelaient cet exercice expliquer,
herméneuein, dou le nom dhermeneutés, porté par le malitre
élémentaire en Grece, depuis Grégoire de Nysse jusqu’au début du
XXe siecle. Le maitre devait exiger, avant tout, de ses jeunes éleves
une prononciation tres nette. Pendant l'exercice de lecture, les
enfants lisaient tous sur un certain rythme, comme s’ils avaient
psalmodié, de maniere a travailler dans la joie, car le psaume
« procure le calme de I'ame, donne la joie, conduit a 'amitié et
assure aux jeunes enfants la sécurité». A la fin de chaque
semaine, on révisait ce qu’on avait appris les jours précédents.

Lorsque I'enfant savait lire, on luil apprenait a écrire. Le maitre
venait aupres de I'éleve, il prenait sa tablette, d’ordinaire en bois,
et de forme carrée. Au sommet, le maitre écrivait le modele a
reproduire. L’éleve devait écrire a son tour, mais en lettres droites
et non penchées, car on regardait ces dernieres comme inélégantes
et tristes. Avant de commencer a écrire le modele, 1'éleve faisait
d’abord sur sa tablette le signe de la croix et disait : « O Croix,
viens a mon secours ! ». C’était la une tres ancienne coutume que
l'on rencontre déja dans les papyrus et que le Byzantin respectait



toute sa vie. Il mettait, en effet, presque toujours une croix avant
sa signature et il en mettait souvent aussi avant de commencer a
rédiger un acte. Apres avoir fait le signe de la croix, l'enfant
suppliait sa main de bien former ses lettres et d’écrire une ligne
bien droite. Un morceau de pierre ponce ou une éponge, suspendue
a la tablette, permettait d’effacer le mot fautif. Lorsque le papier
fut employé, on remplaca, pour la lecture, la tablette par une
planchette, pinakidia, ou encore par un rouleau, phullada. La
phullada, ou feuille de papier, s’enroulait autour d’'une baguette,
que I’éleve déroulait pour lire. Les livres, que l'on faisait lire aux
enfants, étaient d’'ordinaire des ouvrages de piété, le Psautier ou
les Epitres des Apotres. Ces livres étaient assez lourds. Pour en
faciliter la lecture, on les placait sur une sorte de pupitre, mais de
dimension plus petite que celui encore en usage aujourd’hui dans
les églises orthodoxes. Les livres, assez rares a cette époque,
risquaient d’étre dérobés. Aussi, portaient-ils, sur la premiere
feuille, cet avertissement : « Ce livre m’appartient. Que le voleur
soit maudit par les 318 Peres théophores ! »

Quant au calcul, on apprenait a compter a l'aide des doigts
relevés ou rabattus, mais on se servait le plus souvent de
Pabakion. Cétait une sorte de planchette percée de trous, dans
lesquels on introduisait les doigts de la main. Au-dessus de chaque
trou était inscrit un chiffre. Plus rarement, on prenait une
planchette lisse et I'on répandait par-dessus une légere couche de
sable. On prenait pour base des calculs le nombre 60, sous
prétexte que tous les nombres peuvent étre rapportés a lui,
multipliés ou divisés, pour le former.

On donnait également quelques notions de chant aux éleves de
I'école primaire, parce que la plupart du temps, les enfants
chantaient dans les églises. Les psaumes servaient seuls
d’exercices, car les chants profanes étaient exclus de
I'enseignement. Quelques notions élémentaires d’histoire, histoire
profane et légendaire, mais surtout histoire sainte, complétaient
I'enseignement primaire. On y ajoutait, enfin, quelques notions
tres sommaires de science religieuse, qui servaient, en quelque



maniere, de transition entre l'enseignement primaire et
Ienseignement secondaire.

Cette éducation un peu abstraite n’allait pas sans difficultés.
En cas de faute légere, on infligeait au coupable le jetne, nasteia.
Au lieu de rentrer a la maison a midi, I’éleve puni restait a jeun a
I'école. En cas de faute plus grave, les maitres n’hésitaient pas a
recourir, comme dans la Grece antique, aux chatiments corporels,
qu’approuvaient, du reste, les Peres de I’Eglise. Le maitre était
aidé, d’'ordinaire, dans l'application des sanctions, par 'un des
« grands » ou le premier de la classe, protoskholos. Ce dernier était
chargé de maintenir l'ordre et la discipline dans la classe. Il
Iinscrivait, dans ce but, sur une feuille de papier ou sur une
tablette les noms des éleves bruyants et les transmettait au
maitre, qui prononc¢ait la punition méritée. De plus, le
protoskholos était chargé de faire répéter les lecons des jeunes
éleves et de surveiller les compositions d’écriture. Or, fort souvent,
le protoskhole prenait un peu trop a cceur ses fonctions et se
montrait d’'une sévérité excessive. Une chanson, que chantaient
les enfants le soir au sortir de ’école, en garde le souvenir :

Et toi, notre bon maitre, passe une bonne unit !

Et puissent ne pas venir trop vite

Pour les petits une douzaine de coups de férule,

Et pour les grands vingt-quatre coups,

Mais, pour le protoskhole, puisse-t-il recevoir 48 coups,

Et méme, si ma priére est exaucée, deux fois 50 coups.
Amen, amen, amen !

Les Byzantins disaient que « la route de la science ne saurait
se parcourir sans chatiment », car, selon eux, « I’éducation se fait
aussi bien par la parole que par la main ». Ces chatiments étaient
de deux sortes: les uns, légers, les autres, plus lourds; les
premiers consistaient a asséner avec la férule, bergin, ou avec une
courroie un certain nombre de coups sur les mains ou sur le dos,
ou bien le coupable devait se mettre a genoux, ou enfin on lui
tirait les cheveux. Parfois aussi, ¢’était, suivant une trés ancienne



tradition, la wvulgaire fessée. L’éleve le plus ancien, et
vraisemblablement le protoskhole, « la loi dans les écoles », comme
Pappelle Libanios, prenait sur son dos le patient, qui était
rudement frappé. Certains maitres devaient dépasser parfois la
mesure, car les écrivains byzantins se plaignent assez souvent de
la cruauté de 'exécuteur. Ils menacent, en effet, de se venger de ce
dernier, «s’ll frappe avec colere de son baton meurtrier le
malheureux éleve ». La loil punissait, du reste, le maitre qui avait
blessé I'un de ses éleves. Quant aux chatiments plus graves, ils
consistaient a cracher a la figure du coupable, a lui passer au noir
le visage et a lui appliquer le phallagas. Ce dernier était fait de
deux batons paralléeles, réunis a I'un de leurs sommets, ou encore
d’'une piece de bois cylindrique, percée de deux trous de chaque
coté desquels était attachée une courroie, destinée a supporter les
pieds. Le patient introduisait ceux-ci soit entre les deux baguettes
paralleles soit dans les trous de cette espece de carcan. Il recevait
sur la plante des pieds, ainsi immobilisée, un certain nombre de
coups de férule.

La rentrée des classes avait lieu au début de 'automne, la
sortie au début de I'été. Il y avait environ quatre mois de vacances.

L’enseignement était donné dans les écoles primaires, depuis le
matin, vraisemblablement peu apres le lever du soleil jusqu’a son
coucher. A ce moment avait lieu la sortie, apolusis. Il y avait une
interruption des cours probablement assez longue a midi. Les
enfants, du reste, avaient congé les samedis apres-midi, de
maniere vraisemblablement a leur permettre de prendre un bain
et de se présenter propres le lendemain a I'église. En tout temps,
par ailleurs, les fétes scolaires donnaient aux écoliers des heures
de répit. C’était d’abord, en plus des dimanches, les congés a
loccasion d'un grand évenement, comme le couronnement dun
empereur ou la naissance d'un prince héritier, et ensuite les jours
des grandes fétes religieuses, Noél, I’Epiphanie, les Rameaux,
Paques surtout, la Pentecote et la Dormition de la Vierge ou
Assomption. Pendant ces jours-la, les enfants allaient quéter pour
leur maitre des ceufs, des fruits et d’autres produits. Ils chantaient



des chansons, ayant trait plus ou moins a leur vie scolaire. Une
autre grande féte scolaire était celle de I'axidsis. Lorsque 'enfant
avait terminé de se servir d’'un livre et qu’il changeait d’ouvrage, il
était accompagné chez lui par ses camarades de classe. L’enfant
s’asseyait sur une sorte de divan : le protoskhole et ses camarades,
imitant ou parodiant l'exaltation du nouvel empereur sur le
pavois, I'élevaient en l'air et, par trois fois, s’écriaient : axios, il est
digne (de continuer ses études). Voisins, parents et amis prenaient
part a cette féte intime.

Certains jours de fétes méme, les membres du corps
enseignant et, semble-t-1l, des trois ordres, primaire, secondaire et
supérieur, se déguisaient, se masquaient et se promenaient
longuement sur les places publiques, se livrant, au dire du savant
canoniste du XII¢ siecle, Théodore Balsamon, «a des gestes
inconvenants ». C’était le cas des notarioi, les notaires chargés
dans les universités de Droit d’enseigner les éléments de droit aux
étudiants de premiere année.

Tel était I'enseignement primaire a Byzance, qui durait, en
général, trois ans. A partir de 9 ans, au plus tot, et de onze ans au
plus tard, commencait l'enseignement secondaire, eghkuklios
paideia ou paideusis, en grande partie profane, dou les
expressions qui servaient a le désigner, thurathén paideia, ta éktos
mathémata, hélleniké paideusis ou kosmiké paideia. Cet
enseignement, qui durait six ou sept ans, avait un caractere tres
général et en méme temps formel. On commencait par
lorthographe, «l'eeil du langage», le «fondement de toute
connaissance ». Les Byzantins attachaient une grande importance
a l'orthographe, car son étude figure jusque dans I’Enseignement
supérieur. Ils avaient, en effet, le souci de conserver intactes, a
coté de la langue populaire ou parlée, qui commencait a s’élever au
rang de langue littéraire, les formes de la langue classique de
lantiquité grecque. A lorthographe était jointe I'étude de la



grammaire. Le mot avait, chez les Byzantins, un sens beaucoup
plus vaste que de nos jours. Ils entendaient par la non seulement
I'étude des déclinaisons et des conjugaisons et celle des regles de
la syntaxe, mais aussi 'explication des auteurs sacrés et surtout
profanes. Lorsqu'un passage avait été expliqué et analysé, les
termes rares ou difficiles éclaircis, leur étymologie indiquée, on
appréciait la valeur des pensées et du style. L’éleve avait a sa
disposition des dictionnaires, des commentaires et des éditions
annotées. Les textes étaient des maximes, des fables, des extraits
de poetes et d’orateurs ou encore des sermons ou des extraits des
Peres de I’Eglise. L’éleve commencait par 'étude des poetes et par
Homere. Synésius nous rapporte que son jeune neveu apprenait
50 vers d’Homere par jour et les récitait sans la moindre faute. La
méthode d’explication employée était celle de la psukhagogia qui
correspondait a peu pres aux principes des traductions
juxtalinéaires. En face de chaque mot du texte, était reproduit le
mot en grec parlé. Il nous est parvenu un exemple d’interrogation
orale posée a un jeune éleve débutant et qui montre sur le vif la
méthode employée alors :

Question : Qui était le pére d’Hector ?

Réponse : Priam.

Q. Quel était le nom de ses fréres ?

R. Alexandre et Deiphobe.

Q. Et le nom de sa mére ?

R. Hécube.

Q. Comment le savez-vous ?

R. Par Homeére. Mais Hellanikos et d’autres poétes ont eux
aussi écrit sur ce sujet.

Apres avoir étudié, apres Homere, d’autres poetes comme
Hésiode, Pindare, Epicharme, Oppien, I'éleve passait a ’étude des
tragiques et des ceuvres poétiques des Péres de I'Eglise, de
Grégoire de Nazianze, par exemple, et enfin de l’histoire, avec
Hérodote, Thucydide, Xénophon et Plutarque.

A 15 ans, ’éleve abordait ’étude de la rhétorique. Démostheéne,
Isocrate, Lysias, et Libanios étaient les auteurs favoris. Isocrate

9



était particulierement en faveur, mais on apprenait surtout par
coeur des passages de Démosthene. La lecture a haute voix servait
non seulement a voir si le passage était compris, mais aussi a
développer harmonieusement la voix, car 'orateur, a cette époque,
chantait plus qu’il ne parlait ses périodes. L’éleve, qui faisait ses
études a la maison, employait la méme méthode. Libanios
rapporte, non sans humour, que les voisins de I'un d’entre eux
étaient dans l'impossibilité de dormir et en tombaient souvent
malades.

Lorsque I'éleve était familiarisé avec les modeles attiques, on
passait aux exercices écrits. Le maitre lisait, a haute voix, une
page, qui devait étre reproduite ou imitée. Une fable d’Esope
permettait, par exemple, d’aboutir a une maxime de morale
générale. On faisait encore 1’éloge ou la critique d'un personnage
célebre ou bien encore on comparait entre eux deux personnages
1llustres. Les éleves décrivaient aussi les ceuvres d’art de leur ville
ou commencaient a traiter quelques questions d’intérét pratique
comme celle-ci: Dois-je me marier ? L’éleve abordait de cette
maniere progressivement des exercices plus délicats, comme la
transcription en prose d'un discours prononcé par I'un des héros
d’Homere ; mais surtout, dans cette civilisation byzantine, ou la
correspondance tenait une place importante, on entrainait le jeune
disciple a écrire une lettre. Celle-ci devait étre courte et écrite en
dialecte attique, dans un style simple, mais elle devait étre
abondamment truffée de proverbes et de maximes. De la, le
caractere artificiel des correspondances byzantines, si décevantes
parfois pour l'historien, incapable plus d'une fois de retrouver les
faits précis sous les allusions noyées dans une harmonieuse mais
souvent creuse rhétorique. Enfin, on entrainait I'éleve a
1mproviser, skhédourgein.

L’enseignement secondaire était couronné par 1'étude de la
philosophie, que I'éleve abordait vers 17 ans. On étudiait d’abord
la Logique, puis la Morale, la Dogmatique ou les systémes
philosophiques et la Métaphysique. On commencait par étudier
Aristote, puis on passait a Platon, plus délicat a interpréter, car il

10



fallait, pour aborder son ceuvre, avoir tout d’abord quelques
notions de mathématiques, de géométrie, de musique et
d’astronomie. Les ceuvres d’Aristote et de Platon étaient lues dans
un ordre déterminé. On étudiait, d’ailleurs, d’autres philosophes,
comme Pythagore, Zénon et Epicure, ce dernier, pour donner,
semble-t-11, matiere a raillerie, Proclos, Jamblique, Porphyre. Le
professeur se servait de commentaires, notamment pour Aristote.
On insistait surtout, dans cet enseignement, sur le caractere
moral et pratique de la philosophie.

La discipline dans 'enseignement secondaire a Byzance semble
avolr été assez difficile a maintenir. La raison en est que ces
études avaient entierement un caractere privé. Les maitres
enseignaient a leurs risques et périls. L’enseignement était tres
pénible, parce quil était surtout oral et parce qu’il consistait en
discussions entre le maitre et I’éleve. Aussi 'ordre le plus parfait
ne régnait-il pas toujours dans ces écoles. Les éleves parlaient
entre eux, se racontaient les potins de la ville, comme nous le
montre Libanios, et applaudissaient ou intervenaient a contre-
temps. Parfois, de véritables batailles éclataient ou les livres
remplacaient les projectiles. Mais aussi longtemps que 'affaire ne
dégénérait pas en un pugilat général ou le maitre était souvent,
bien qu’a contre-cceur, acteur lui-méme, le professeur fermait les
yeux, dans la crainte de perdre ses éleves, ou pour mieux dire, ses
clients.

La chasse au client était, en effet, ardente et brutale. Dans les
premiers temps de l'empire byzantin, a 1'époque ou Athenes
conservait encore sa réputation lumineuse de ville des sciences et
des arts, la concurrence entre les maitres, les sophistes, comme on
les appelait alors, était tres apre. Le maitre regardait comme l'un
de ces devoirs de se montrer le plus désagréable possible envers
ses collegues et concurrents. Les éleves de chaque sophiste, par
ailleurs, formaient comme une société privée, un club et c’etit été
une trahison de la part de I'un des éleves d’'un sophiste d’aller
suivre les cours d'un autre sophiste. L'un des principaux soucis
des éleves était d’augmenter le nombre des auditeurs de leur

11



maitre et, ce faisant, son prestige. Au début de 'hiver, lorsque les
jeunes éleves, par exemple, venalent a Athenes, chaque club
postait ses hommes au Pirée, au cap Sunion, et on en envoyait
méme a Corinthe pour se saisir des nouveaux venus. Bon gré, mal
gré, ceux-cl se voyaient arrétés et relachés seulement lorsqu’ils
s’étalient enrolés parmi les éleves du sophiste pour le compte
duquel agissaient ses gardiens. Cette aventure désagréable arriva
a Libanios lui-méme, qui, malgré son désir de suivre les cours de
son compatriote Epiphane, se vit enrdolé de force parmi les
auditeurs de Diophante. Le lendemain matin, nous conte-t-il, il fut
mené au bain ; la, on le précipita a I'eau et on l'enréla diment,
puis 1l se vit contraint d’offrir un déjeuner en I'honneur de ses
nouveaux camarades. La rivalité entre les éleves des différents
maitres aboutissait, d’ailleurs, parfois, a de véritables batailles
rangées dans la rue. On se battait a coups de massue et de pierres,
volre méme a I'épée. Les éleves ne se contentaient pas, du reste,
de se battre entre eux, ils s’attaquaient aussi au maitre dont ils
n’étaient pas les éleves. Un sophiste assez impopulaire regut ainsi,
en pleine rue, des paquets de boue au visage, tandis qu'un autre
fut tiré de son lit, en pleine nuit, trainé jusqu’a une fontaine
publique, dans le bassin de laquelle il fut menacé d’étre jeté, s’il ne
jurait pas de quitter la ville le jour méme. Ces brimades un peu
violentes subsisterent, semble-t-il, jusqu’a la fin de 'empire. Il
faut reconnaitre, du reste, que les témoignages d’affection et de
dévouement des éleves et des anciens éleves envers leurs maitres
sont au moins aussi nombreux, comme le prouvent les poésies de
Jean Tzetzés, au XII¢ siecle. Ces malitres privés, en effet, qui
n’étaient soumis a aucun reglement ni a aucune surveillance,
donnaient le plus souvent une instruction solide et variée. Sans
doute, la tache des éleves n’était guere simplifiée, car ils devaient
choisir eux-mémes leurs professeurs et ils devaient se plier aux
circonstances et au hasard. Il est vrai que la camaraderie
permettait de remédier a certains défauts graves de ce systeme
d’enseignement. Les éleves s’aidaient mutuellement pour combler

12



les lacunes 1inévitables, en Il'absence dun enseignement
méthodique.

Enfin, et c’est un détail intéressant a signaler a propos de
I'enseignement secondaire a Byzance, c’est dans cette ville, si
raffinée et s1 en avance sur son temps par sa civilisation, qu’on
1magina, au XI¢ siecle, la premiere méthode d’enseignement pour
les aveugles. Un savant, s’étant trouvé un jour avec un aveugle,
entreprit de fui représenter, sous une forme solide, les différentes
figures géométriques. L’aveugle, grace au toucher de ses doigts,
réussit a apprendre ainsi tous les théoremes de géométrie avec
leurs figures. Tant il est vrai qu’il faut souvent remonter a
Byzance pour trouver lorigine de plus dune institution et en
particulier de plus d'une mesure philanthropique et d’assistance
publique.

Deux faits sont cependant a signaler dans l'organisation de
Ienseignement primaire et de l'enseignement secondaire a
Byzance. Le premier, c’est l'absence de renseignements sur
I'éducation et l'instruction des filles. Et cependant, les femmes
savantes ne manquent pas dans l'histoire de Byzance, depuis
Hypathie, qui enseignait, on Athénais, femme de Théodose II,
aussl experte en poésie qu’éloquente dans ses discours, jusqu’a
Cassia, a qui son esprit coita un trone, jusqu’a Anne Comnene, la
grande historienne et jusqu’aux savantes princesses des
Paléologues. Il n’est, toutefois, jamais question d’écoles de filles
dans l'histoire byzantine. Le fait semble, il est vrai, assez facile a
expliquer. Pour les Byzantins, 'important était que la jeune fille
restat enfermée a la maison. Dans les classes aisées, 1l est
vraisemblable que les filles recevaient a quelques détails pres la
méme Instruction que les garcons, sous la direction de maitres
particuliers, ou peut-étre dans certains couvents de religieuses ;
dans la bourgeoisie, elles savaient lire et écrire, mais rien de plus.
Il est vrai que 'age du mariage, pour une fille a Byzance, était
d’ordinaire fixé a 12 ou 13 ans au plus tard.

Le second fait est 'absence dans cet enseignement de toute
éducation physique. Il est trés vraisemblable qu’on ne la négligeait

13



pas, car, plus que les Romains encore, les Grecs estimaient que le
but de I'’éducation était de donner a 'enfant « un esprit sain dans
un corps sain ». Procope de Césarée, an VIe siecle, cite un certain
André, qui avait ouvert a Constantinople une palestre ou école
privée d’éducation physique. Mais les Peres de I’Eglise furent,
dans les premiers siecles, hostiles a toute éducation physique,
sous prétexte que celle-ci a pour but de sauver le corps, « qui
emprisonne l'ame» pendant son séjour 1ici-bas et que
Pentrainement se faisait dans les palestres sans le moindre
vetement. Toutefois, la mention assez fréquente, chez les
écrivains, dhommes de toute classe, célebres pour leur taille et
pour leur force physique, semble indiquer que la pratique de la
culture physique devait étre assez grande a Byzance. En tout cas,
Iéquitation, la nage, le jeu de balle, mais surtout la chasse eurent
toujours une grande faveur aupres des Byzantins de toute classe
et de tout age.

Au-dessus de I’'enseignement secondaire existait
I'Enseignement Supérieur. De sa fondation a sa chute, du IVe siecle
au XVe siecle, Byzance eut deux sortes d’enseignement supérieur :
I'un, que l'on peut appeler I'Université Impériale, fort différente,
d’ailleurs, par son origine comme par son organisation, des
Universités d’Occident, qui lui sont postérieures de huit siecles, et
Pautre, tout a fait distincte de 'Université Impériale, une sorte de
Faculté de Théologie ou école Patriarcale, dont l'existence a
Byzance se justifie aisément par la place importante occupée par
les questions dogmatiques dans la société byzantine, a toutes les
époques de son histoire millénaire. Seule I'Ecole Patriarcale
dispensait l’enseignement de la théologie, car 1'Université
Impériale ne fit jamais la moindre place a I'enseignement de celle-
cl dans ses programmes.

La premiere Université Impériale, créée vraisemblablement
par Constantin le Grand, au Capitole, en 330, fut réorganisée par
I'édit de Théodose II, en date du 26 février 425. La nouvelle
Université comprenait 31 chaires réparties entre les diverses
disciplines : 20 chaires pour la Grammaire, dont 10 latines, 8

14



chaires pour la Rhétorique, dont 3 latines, une seule chaire, et
grecque, pour la Philosophie, vraisemblablement parce qu’Atheénes
avait encore, en fait, en quelque maniere, le monopole de
I'enseignement de la Philosophie, et 2 chaires latines pour le
Droit. L’Université Impériale fut réorganisée plus d'une fois, au
cours de sa longue histoire, et en particulier au XI¢ siecle. Par sa
Novelle de 1045, en effet, 'empereur Constantin IX Monomaque
divisa I'Université Impériale en deux Facultés : une Faculté des
Lettres, dirigée par le célebre écrivain et homme d’Etat Michel
Psellos, et une Faculté de Droit, dirigée par 'ami de ce dernier,
Jean Xiphilin, qui fut en méme temps conservateur de la
Bibliotheque de I'Université Impériale, ou se trouvait notamment
la collection des lois impériales. L'Université de Constantin IX
Monomaque, malgré certaines modifications apportées a son
organisation, se maintint, semble-t-il, jusqu’en 1453.

Le siege de I'Université Impériale varia avec les époques.
L’Université sous Théodose II, au Ve siecle, était installée au
Capitole. Au VIIIe siecle, sous Léon III I'Isaurien, elle s’établit pres
de la citerne Basilique ou Impériale; au IXe siecle elle se
transporta a l'église des Quarante-Saints, puis au palais de la
Magnaure ; au XI¢ siecle, I'Université fut installée, pour la Faculté
des Lettres, a I'église Saint-Pierre et pour la Faculté de Droit au
monastere de Saint-Georges des Manganes, magnifiquement
construit par Constantin IX Monomaque. Sous les Paléologues,
apres la reconquéte de Constantinople en 1621, 1I'Université
changea encore de local ; sous Manuel II Paléologue, entre autres
1391-1425), I'Université, réorganisée sous le nom de Katholikon
Mouseion, fut installée dans un hopital fondé par le kral de Serbie,
Ourosch II Miloutine (12821320) et adjoint au monastere de Saint-
Jean-Baptiste.

Cette Université Impériale était dotée d'une Bibliothéque. Des
le Ve siecle, en effet, i1l existait a Constantinople une Bibliotheque
publique, deémosia bibliothekeé, qui ne se trouvait pas dans le
méme édifice que I'Université Impériale, au Capitole, mais dans la
Basilique judiciaire, située derriere le Milliaire d’or. La premiere

15



bibliotheque avait été construite par Constantin le Grand ; elle
avait été accrue par Constance et enrichie encore par Julien. Elle
possédait 120 000 volumes, parmi lesquels le célebre rouleau fait
de la peau d'un serpent de 120 pieds de long, soit 39 metres 60,
sur laquelle était transcrit en lettres d'or le texte d’Homere,
séparé de temps a autre par des miniatures. Cette Bibliotheque
détruite par un incendie, en 476, fut reconstituée. Un corps de
copistes officiels y était attaché.

Le personnel. — Il est vraisemblable que 'Université Impériale
avait a sa tete un recteur, mais les textes n’en parlent pas. En tout
cas, des le Ve siecle, les professeurs avaient un véritable statut.
Les maitres de 1'Université Impériale étaient, en effet, des
fonctionnaires qui recevaient un traitement de I'Etat, avaient un
uniforme, occupaient dans la hiérarchie impériale un rang souvent
élevé et jouissaient d’avantages matériels substantiels. Le
traitement des professeurs de I'Université Impériale était, en
général, payé par le gouvernement central. Toutefois, il est
intéressant de signaler, au XIII¢ siecle, un édit de 'empereur Jena
IIT Vatatzes (1225-1254). Cet édit obligeait, dans 'empire grec de
Nicée, les gouverneurs et les archontes ou maires des villes a
rétribuer chaque année les professeurs qui enseignaient la
rhétorique, la médecine et les mathématiques, alors que les
professeurs de Droit et de Philosophie, « étant donné leur mépris
pour tout ce qui touche la matiere et l'argent», devaient se
contenter d’'une rétribution de leurs éleves.

Les professeurs de [I'Université Impériale s’appelaient
grammatikoi lorsqu’ils enseignaient la grammaire et les lettres,
rhedorés lorsqu’ils enseignaient la rhétorique, philosophoi
lorsqu’ils enseignaient la philosophie et nomikoi lorsqu’ils
enseignaient le droit ; leurs éleves portaient les mémes noms. Au
XIe siecle, le doyen de la Faculté des Lettres portait le titre
somptueux de Consul des Philosophes et était titulaire de la
chaire de Philosophie. Le titulaire de la chaire de grammaire
portait le titre de maitre, maistor, et celui de la Faculté de Droit,
celui de nomophulax ou gardien des lois.

16



Quant a l'étudiant, lorsqu’il venait s’inscrire dans une
Université, il devait (d’apres le Code de Théodose) remettre une
piece officielle mentionnant le nom de ses parents et son lieu de
naissance. Il devait aussi indiquer de facon précise 'enseignement
qu’il venait suivre et le nombre d’années qu’il avait I'intention de
consacrer a ses études. Il devait s’engager, d'un autre coté, a
mener une vie sérieuse et a ne pas prendre part aux « réunions
nocturnes » ou soirées dansantes. Tout manquement a ces
prescriptions entrainait pour le délinquant la fustigation et méme
le renvoi dans sa famille. On s’explique ce reglement un peu
sévere, en songeant que I'enseignement supérieur a Byzance était
gratuit.

L'enseignement. — Le plan d’études de 1'Université Impériale
dérivait des programmes d’enseignement néoplatoniciens de la fin
de I'antiquité classique et il ne varia pas, pour ainsi dire, du IVe au
XVe siecle. La Novelle de 1045 de Constantin IX Monomaque nous
renseigne assez bien sur ce qu’était 'enseignement supérieur a
Byzance, au XI¢ siecle. L’enseignement commencait par la
grammaire, la science par excellence, au dire de Psellos. Cet
enseignement se donnait suivant une méthode rigoureuse. On
débutait par I'étude de l'alphabet et de l'origine de I'écriture ; on
passait ensuite a l'étude des dialectes, puis A celle de la
phonétique des dialectes anciens, de la phonétique, de la syntaxe,
du vocabulaire usuel pour terminer par 'étude de la sémantique.
Cet enseignement grammatical était couronné par l'explication
des auteurs grecs, explication son seulement littérale mais encore
littéraire et méme allégorique. On dégageait, par exemple, de
I'lliade et de I'Odyssée les allégories qui, croyait-on, s’y cachaient.
La patrie si chere aux prisonniers de Circé dans I’Odyssée était en
réalité la Jérusalem céleste dont nous éloignent les délices
trompeuses du plaisir qui nous transforment en de véritables
animaux. La méme méthode d’explication était appliquée aux
poetes grecs, aux lyriques, en particulier, dont les vers avaient un
caractere moral, comme ceux d’Archiloque ou de Pindare.

17



L’enseignement de la grammaire était suivi de celui de la
rhétorique, qui restait dans la plus pure tradition des grands
rhéteurs de 'antiquité classique, et surtout d’ Hermogene. L’étude
de la philosophie couronnait les études supérieures, car, selon les
néoplatoniciens, les diverses disciplines n’étaient que des degrés
permettant de s’élever progressivement jusqu’'a la science
supréme, autrement dit, la connaissance de I'étre. L’étude de la
philosophie débutait par I'étude de l'arithmétique, pseéphophoria,
d’apres Nicomaque de Gérasa, de la géométrie, géométria, d’apres
Diophante d’Alexandrie et Ptolémée, de la musique ou
harmonique, autrement dit, des différents rythmes, d’apres
Ptolémée et, a partir du XIVe siecle, d’apres Manuel Bryenne, de
lastronomie. Ces quatre disciplines représentaient le Quadrivium
occidental. On ajoutait des données sur I'astrologie et les sciences
occultes (on étudiait, par exemple, la vertu des pierres, des herbes
et des talismans), la physique, qui comprenait l'optique ou
katoptrique, d’apres Archimede et Héron dAlexandrie, la
géographie, d’apres Ptolémée, I'histoire naturelle, d’apres Aristote
et Elien et quelques auteurs plus récents, comme Macaire
d’Egypte, et la botanique, d’apres Théophraste et Dioscoride. Ainsi
préparé, l'’étudiant abordait alors 1’étude de la philosophie
proprement dite : la dialectique, qui étudiait les syllogismes et les
sophismes, la psychologie et la théodicée ou étude de tous les
problemes relatifs a Dieu, a travers Aristote et surtout a travers
Platon, ainsi qu’a travers les Commentaires de Proklos et de
Jamblique. On ajoutait enfin quelques questions de morale
pratique, d’apres les écrivains paiens et certaines études relatives
aux moeeurs de I'époque homeérique, de préférence. Il est
vraisemblable, du reste, qu’il ne s’agit pas d'un programme a
proprement parler, mais d'une série de questions pouvant étre
traitées au cours de année.

Assez rapidement, et en tout cas, dés le XIe siecle, an moins, on
adjoignit a ce programme encyclopédique 1'étude de la médecine,
« indispensable, d’apres Oribase, pour devenir un excellent
conseiller de ce qui est utile a sa propre santé ». La médecine, en

18



effet, intéressait vivement les Byzantins, et les études médicales
avaient, a Byzance, une telle vogue que Manuel II Paléologue, lors
de la réorganisation de I'Université Impériale, a la fin du XIve
siecle, installa cette derniere, comme on I'a vu, dans un hopital.
L’éducation médicale n’était pas réservée, en effet, aux futurs
praticiens. Des amateurs nombreux suivaient les cours de
médecine et plus d’'un d’entre eux, comme Michel Psellos et Anne
Comneéne, étaient convaincus que leurs connaissances médicales
n’étaient pas inférieures a celles des médecins de métier. La
médecine était d’ailleurs une profession tres lucrative, mais qui
n’était pas toujours exercée, si I'on en croit Cécaumene au XIe
siecle, par des praticiens d'une probité digne de tous éloges.
D’apres lui, les médecins étaient des étres dangereux, qui
s’arrangeaient souvent pour provoquer les maladies afin de faire
fortune. Aussi conseillait-1l de s’en passer. « Prenez, disait-il, du
poivre pour le foie ; faites-vous saigner trois fois par an, et, si vous
étes malade, reposez-vous, observez la diete, restez a la chambre
et vous pourrez vous passer de médecin. »

La médecine, d’ailleurs, n’avait guere progressé depuis
Hippocrate, qui restait le maitre des études médicales, avec
Galien, Oribase, Aétios, Paul d’Egine et Syméon Seth. Elle
reposait toujours sur la théorie des quatre humeurs du corps :
sang, flegme, bile jaune et bile noire, et sur les quatre éléments :
sec, humide, froid et chaud. Et cependant, les traitements
appliqués par les médecins byzantins sont aussi intelligents,
semble-t-il, que ceux qui furent pratiqués en Europe, a une époque
relativement récente.

Un fait est a noter dans le programme d’enseignement de la
Faculté des Lettres, c’est 'absence d’enseignement des langues
étrangeres. Byzance avait hérité, en effet, de la Grece antique son
dédain, voire méme son mépris, a 'égard des peuples étrangers ou
barbares. Ce mépris allait si loin parfois qu’Anne Comnene, an
XIIe siecle, s’excusait aupres de son lecteur d’étre obligée de blesser
ses levres en introduisant dans son Histoire de 1’Alexiade un
certain nombre de noms étrangers. Bien que d’esprit

19



passionnément curieux, les Byzantins ne regarderent jamais les
langues étrangeres, vraisemblablement pour cette raison, comme
un sujet d’études sérieuses. Cela n’empeéchait pas la cour
impériale d’avoir des interpretes officiels et l'on trouvait a
Byzance des arabisants, des arménisants, des turcologues et des
personnes connaissant les principales langues occidentales, mais
on ne trouve, dans 1'Université Impériale, aucune trace dun
enseignement officiel ou méthodique des langues étrangeres.

Quant au Droit, I'enseignement était donné pendant une durée
de cinq ans et le plus souvent par le méme professeur, qui pouvait
ainsi professer pendant plusieurs années des cours assez
différents. L’enseignement comprenait I’étude du Digeste, du Code
et des Novelles depuis dJustinien Ier. L’égalité absolue des
étudiants et la gratuité des études étaient aussi la regle a la
Faculté de Droit, tout au moins au XI¢ siecle. Un certificat, qui
semble avoir été plutot un certificat d’assiduité qu'un diplome
décerné a la suite d'un examen, terminait les études juridiques et
était exigé pour ceux qui voulaient devenir secrétaires de
ladministration impériale ou avocats. Au contraire de ce qui se
passait pour les étudiants de la Faculté des Lettres, on imposait
au candidat au Certificat de Droit une connaissance élémentaire
du latin.

Quelle était la méthode employée par les professeurs de
I'Université Impériale pour donner leur enseignement ? Nous
n‘avons sur cet important sujet que fort peu de renseignements.
Cependant, Michel Psellos, au XI¢ siecle, dans un certain nombre
de ses opuscules, nous a livré quelques détails qui nous
permettent d’entrevoir comment on enseignait a 1'Université
Impériale. A croire Psellos, un professeur de I’'Université, comme il
Iétait lui-méme, veillait trés tard pour préparer ses cours du
lendemain. Des l'aurore, 1l était penché sur les livres, non pas,
nous dit Psellos, pour ses travaux personnels, mais pour préparer
ses lecons. Lorsqu’il se rendait a I'Université, il rencontrait
souvent, chemin faisant, des étudiants chargés de leurs livres et
se récitant mutuellement leurs lecons.

20



La méthode d’enseignement employée s’apparentait assez,
semble-t-11, aux procédés de la discussion platonicienne : elle
consistait en questions que se posailent entre eux les étudiants sur
des sujets indiqués a l'avance. Un étudiant priait 'un de ses
camarades de poser une question. L'un, écrit Psellos, gardait le
silence le plus complet tandis qu'un autre parlait sans mesure
pendant toute une journée. Les questions débattues étaient tres
variées. Le professeur reprenait 'exposé de I'étudiant ; leur sous-
main en cuir posé sur leurs genoux, les étudiants prenaient des
notes. Ceux-ci remettaient aussi des travaux écrits que leur
professeur examinait au point de vue du fond, de la forme, du plan
et du style. Du haut de sa chaire, Psellos distribuait des
récompenses et aussi des critiques, et plus d’'une fois, il menacait
I'étudiant paresseux ou indocile de son renvoi de I'Université. On
facilitait, d’ailleurs, dans la mesure du possible, la tache a la
jeunesse estudiantine, a l'aide de poésies mnémotechniques,
spécialement composées a son intention. Psellos, par exemple, en
avait écrit pour la métrique, pour la rhétorique, pour la
dialectique et pour le droit.

Si1 le programme ne changea pas, pour ainsi dire, du IVe au XVe
siecle dans I'Université Impériale, 'esprit, par contre, dans lequel
il fut appliqué se modifia assez profondément a la fin du XIVe
siecle. Tout d’abord, un nombre d’Occidentaux, d’Italiens surtout,
de plus en plus élevé, venait a Constantinople pour s’initier a la
littérature grecque et a I'humanisme. De plus, a coté de
I'Université Impériale de Constantinople apparaissent, par suite
des circonstances, d’autres Universités provinciales, dont la
réputation fut grande, a Thessalonique, par exemple, a Trébizonde
et a Mistra, dans le Péloponnese ou en Morée, comme l'on disait
alors et ou enseignerent des maitres illustres, comme Gémistos
Pléthon. Or, I'enseignement des maitres d’alors se distinguait
profondément, par lesprit dans lequel il était donné, de
I'enseignement des maitres antérieurs a eux. Jusqu’au XIII¢ siecle,
en effet, jusqu’'a la reconquéte de Constantinople en 1261 par
Michel VIII Paléologue, ’étude de la littérature grecque était une

21



sorte d’exercice intellectuel destiné surtout a enrichir la mémoire,
a Inspirer aux étudiants 'amour du beau langage, des termes
élégants et des périodes harmonieuses. Si I'on met a part I'étude
des systemes philosophiques de Platon et d’Aristote, I’étude des
auteurs grecs anciens était purement formelle et entrainait
surtout les esprits au pastiche et méme au plagiat. Il n’en fut plus
ainsi a partir de 1261 environ. Comme on l'a fort bien noté, au
moment ou Byzance était sur le point de disparaitre, I'hellénisme
remontait a ses sources. Ces professeurs illustres, comme leurs
contemporains, d’ailleurs, se regardaient comme les légitimes
héritiers des Grecs de jadis, qui, a leur avis, avaient réalisé la
perfection dans tous les domaines de la pensée. Ils revendiquaient,
non seulement 1'élégance harmonieuse de leur langue, mais encore
leurs 1dées. Ils réhabiliterent définitivement le mot Hellene, qui,
depuis I'empereur Julien, au IVe siecle, était devenu le synonyme
de paien ; ils en firent un titre glorieux et demanderent méme a
Pempereur d’échanger son titre officiel de Basileus ton Rhomaion
contre celui de Basileus ton Hellenon. Pour Gémistos Pléthon,
comme pour les Grecs ses contemporalns, ce n’était plus
Constantinople qui était la patrie, c’était la Grece de jadis, la
Grece de Thémistocle et de Péricles. On comprend, comme le note
si justement Louis Bréhier, que, dans ces conditions, la théologie
ne pouvait avoir de place dans les Universités Impériales.
L’enseignement de la théologie était, en effet, donné dans
I’école Patriarcale, dont l'organisation nous est surtout connue a
partir du IXe siecle. L’école Patriarcale était placée sous l'autorité
du patriarche et avait pour but de former des clercs et des
théologiens. (C’était un institut autonome et distinct de
I'Université, comme le prouve, en 692, I'interdiction, faite par le
Concile quinisexte, aux laics d’enseigner la théologie. Il existait,
du reste, une école épiscopale plus ou moins importante dans
chaque diocese. L’école Patriarcale était installée dans les
dépendances de Sainte-Sophie et elle avait dans la capitale
plusieurs colleges ou succursales. Le personnel enseignant était
formé exclusivement de clercs de Sainte-Sophie, ordonnés diacres.

22



La direction de I'école Patriarcale était confiée au Maitre universel
ou eecuménique, qui était en méme temps le professeur principal.
L’enseignement donné a I’école Patriarcale était un enseignement
complet. Il comprenait deux cycles d’études, tres différents : un
enseignement général, églukios paideia, formé de I'étude
élémentaire de la grammaire, de la rhétorique et de la
philosophie ; ensuite et surtout, l'enseignement religieux, a
proprement parler.

L’enseignement général, ou encore I'enseignement de la porte,
indispensable pour pénétrer dans le sanctuaire, était un
enseignement purement classique et entierement distinct de celui
qui était donné a I'Université Impériale; il tenait une place
importante dans le programme des études de ’école Patriarcale de
Constantinople. Deux professeurs dirigeaient cet enseignement :
le maitre des rhéteurs, maistor ton rhethoréon, et le maitre des
philosophes, maistor ton philosophon, qui avaient sous leurs
ordres d’autres professeurs, en particulier des professeurs dc
grammaire. ’enseignement consistait en une étude sommaire de
la grammaire, de la rhétorique et de la philosophie.

L’enseignement théologique proprement dit était dirigé par
trois professeurs, qui portaient le titre de didaskalos et se
consacralent a I'étude et a I'exégese des Livres Saints : ¢’étaient le
professeur de 'Evangile, didaskalos tou Euaggéliou, qui était
toujours le maitre universel ou cecuménique, ou recteur de 1’école,
puis, le professeur de 'Apoétre, didaskalos tou Apostolou, chargé de
lexégése des Epitres, et le professeur du Psautier, didaskalos tou
psalteros. 11 y eut méme, vers 1350, un quatrieme exégete, le
rhéteur interprete des Ecritures, vraisemblablement de 1'Ancien
Testament. Ainsi I'Ecole Patriarcale était une véritable Université
et, s1 'on met a part la théologie, 'enseignement qui y était donné
comprenait les mémes disciplines qu’a 1'Université Impériale,
fréquentée, du reste, par les étudiants de 1’école Patriarcale, dont
les étudiants de I'Université Impériale suivaient aussi les cours.

Cet enseignement assez vaste donné a 1'école Patriarcale
permet de comprendre le création originale, au XII¢ siecle, du

23



patriarche Jean X Kamatéros. Vers 1200, en effet, le patriarche
Jean X Kamatéros, voulant peut-étre donner une vie nouvelle a
I'enseignement de I'école Patriarcale, installa, dans les
dépendances de I'église des Saints Apotres, une sorte d’Institut
d’exercices pratiques qui fut assurément I'une des plus originales
créations scolaires de Byzance. Nicolas Mésarites nous en a laissé
une tres curieuse description. L’originalité de cet Institut
consistait dans l'absence de professeurs et de cours réguliers,
remplacés par des discussions « entre adolescents, jeunes gens,
hommes faits, vieillards, hommes de tout age ». Cette école était
divisée en deux sections : 'une occupait le narthex (peribolos) de
Péglise et était réservée a ceux qui discutaient de grammaire, de
rhétorique et de dialectique ; 'autre occupait 'atrium entouré de
portiques qui précédait la facade de I'église et était réservé a ceux
qui discutaient de physique ou de médecine, d’arithmétique, de
géométrie et de musique. C’était, en somme, le programme des
arts libéraux: le Trivium, d'une part, composé de disciplines
formelles et propédeutiques; le Quadrivium, dautre part,
composé des sciences proprement dites. Ni la théologie, ni la
philosophie n’y étaient représentées. Le programme était donc
plus restreint que celui de I’école Patriarcale.

D'un c6té, nous dit Meésarites, les éleves feuilletaient
gravement leurs livres de grammaire ou marchaient, leurs cahiers
sous le bras, et récitaient de mémoire leurs lecons ; un peu plus
loin, d’autres éleves, déja plus avancés, étudiaient des questions
plus délicates au moyen desquelles ils essayaient, grace a une
subtile dialectique, d’embarrasser leurs nouveaux camarades ;
d’autres encore, composaient en un style compliqué des exercices
de rhétorique ou de métrique ; d’autres enfin, s’entrainaient aux
chants religieux... A c6té, dans Patrium, c’était autour de la phiale
(ou fontaine), les étudiants en médecine qui « piaillaient comme
des moineaux doués de raison ». Ils discutaient sur les veines, sur
les arteres, sur le mélange des humeurs, sur 'accélération et sur
I'interruption du pouls ou, sans aucun esprit pratique, sur mille
questions compliquées, comme celle de savoir si notre force

24



visuelle se dirige vers l'extérieur ou si ce sont les images qui
pénetrent en nous. Tout pres d’eux, les mathématiciens parlaient
de l'essence des nombres et de la géométrie, et les musiciens
discutaient sur les tons, sur les diapasons, en termes savants, qui
excitent, d’ailleurs, la verve moqueuse de Nicolas Mésarites... La
journée se passait en discussions sans fin ; les étudiants allaient
de T'un a lautre, s'interrogeaient, souvent en criant, chacun
cherchant a soutenir son opinion contre ses contradicteurs, ce qui
amenait souvent un échange de paroles assez vives, qui
provoquaient parfois des disputes plus ou moins violentes.
Cependant, lorsque la mesure était dépassée, les deux partis
décidaient, en toute amitié, de s’en remettre a larbitrage du
Patriarche, apres avoir assisté «au sacrifice non sanglant »,
autrement dit, a la sainte liturgie, a la messe. Le College des
Saints Apotres, dont on ne trouve aucune trace, a aucune époque,
semble avoir été une expérience intéressante, mais qui n’eut pas
de lendemain.

I’Ecole Patriarcale fut, elle aussi, désorganisée par la prise de
Constantinople en 1204 par les Croisés de la IVe Croisade. Comme
I'Université Impériale, elle fut rétablie aprés la reconquéte de
Constantinople, en 1261. Nous sommes mal renseignés sur I'Ecole
Patriarcale sous les Paléologues. Tout ce que nous savons, cest
que le chef de cette école portait alors le titre pompeux de
didaskalos ton didaskalén, maitre des maitres. Vers 1400, elle
semble s’étre transportée au célebre monastere de Stoudios, ou
elle compta jusqu’a 30 professeurs. Nous ignorons a peu pres tout
de la nature de l'enseignement donné sous les Paléologues a
I'Ecole Patriarcale. Mais il semble, toutefois, que 'humanisme y
avait pris le pas sur la théologie. Au contraire de I'Université
Impériale, qui disparut apres la prise de Constantinople, en 1453,
par les Turcs Ottomans, I'Ecole Patriarcale subsista, comme le
patriarcat, jusqu’aux temps modernes et son Directeur continua a
porter le titre de mégas rhéetor tes Meégalées Ekklesias, grand
rhéteur de la Grande Eglise, que prirent tous ses successeurs.

25



L’enseignement de la théologie, comme on le voit, n’était pas le
principal et unique objet, méme de I'Ecole Patriarcale. C’est, en
effet, dans les monasteres que I'on formait les futurs théologiens.

Les Ecoles monastiques étaient aussi opposées a ’'Université
Impériale qu’a I'Hcole Patriarcale par leur esprit et par leurs
programmes.

L’idéal du moine oriental était 'ascétisme le plus sévere, le
mépris total du monde et de la science humaine, le mysticisme qui
permet de conduire 'ame jusqu’au repos spirituel, I'hesuchia ou
quiétisme. Aussi la littérature antique, avec son caractere paien et
sa mythologie, apparaissait-elle au moins comme une ceuvre
diabolique, et c’était perdre son temps que de s’adonner aux
sciences du vestibule de la porte, he thuratén gnésis, a la science
mondaine, he Kosmike gnésis, au lieu d’aborder tout de suite la
vraie science, hé gnosis aléthes, c’est-a-dire la connaissance des
Kcritures et des ouvrages ascétiques.

Malgré ce mépris pour I'humanisme, qui explique le
malentendu a Byzance entre moines et humanistes, il restait,
toutefois, dans chaque monastere, une école, réservée
exclusivement, il est vrai, aux enfants appelés a devenir moines.
Aux 1llettrés, on faisait apprendre par coeur le Psautier. Les
novices, apres avoir rec¢u une Iinstruction générale, egkyblios
paideia, sommaire, sous la direction du Maitre commun, Koinos
Kathegétes, apprenaient a lire les Eeritures, les ceuvres des Péres
de l’Eglise, les ouvrages de morale pratique et les Vies des Saints ;
bref, tout ce qui devait faire d’eux les théologiens dont I’Eglise
orthodoxe avait besoin. A la culture antique, étudiée pour elle-
méme, les moines opposaient une culture strictement chrétienne
et ne cherchaient dans les auteurs paiens de I'antiquité que des
maitres de grammaire et de rhétorique.

Un trait est commun a tous ces enseignements, Ecole
Patriarcale, Ecoles monastiques, Université Impériale, a Byzance.
Leur but n’était nullement désintéressé, mais essentiellement
utilitaire. L’Ecole Patriarcale était avant tout une école
d’apologétique et de propagande de l'orthodoxie chrétienne. Les

26



écoles monastiques s’étaient donné pour mission de bannir de
lenseignement toute trace d’hellénisme paien et de favoriser
Iéclosion du mysticisme. Quant a 1'Université Impériale, elle
formait des hommes d’Etat, des juristes et des fonctionnaires
instruits, capables de rendre des services a I'Etat et aussi a
I’Eglise, car les évéques étaient, plus d’'une fois, recrutés parmi ses
maitres et ses étudiants. A Byzance, en effet, on exigeait des
fonctionnaires, non seulement des connaissances techniques, mais
aussl une forte culture générale. On réclamait d’eux la science du
beau langage, qui permettait de donner une forme élégante, un
aspect littéraire aux actes et diplomes impériaux et aux édits
officiels, d’ou la place tenue par la rhétorique et la dialectique
dans cet enseignement. Sans doute, le style ampoulé des
documents officiels byzantins nous agace plus d'une fois. Mais il
importe de ne pas méconnaitre le service éminent rendu par les
basileis a 'empire byzantin et a la civilisation européenne, en
maintenant par un effort considérable et tenace dans leurs
administrations la tradition d’'une forte culture. Les fonctionnaires
furent-ils recrutés exclusivement ou exceptionnellement dans les
Universités Impériales ? La question ne saurait étre tranchée en
Iabsence de textes décisifs. Mais il semble bien, en tout cas, que le
recrutement des fonctionnaires parmi les gens tres instruits fut la
regle générale a Byzance ; les noms célebres de Thémistios, au IVe
siecle, de Photios au IXe siecle, de Psellos au XI¢ siecle, de Georges
Acropolite et de Théodore Meétochite au XIIIe siecle et de
Sphrantzes au XVe siecle, en sont des preuves éclatantes. On
comprend des lors la haute estime dans laquelle les basileis
tinrent toujours le corps enseignant, les forts traitements et la
place élevée qu’ils attribuerent aux professeurs dans la hiérarchie
officielle. Cette politique donna a l'empire byzantin cette forte
armature bureaucratique qui mit a sa disposition les moyens de
résister pendant onze siecles aux assauts de la barbarie et qui lui
permit de transmettre a I’Europe les biens inestimables de la
civilisation hellénique, sans laquelle la Renaissance occidentale

27



n‘aurait vraisemblablement pas été le magnifique mouvement
intellectuel et artistique qui s’épanouit en Italie et en France.

R. GUILLAND.

Paru dans le Bulletin de I’ Association
Gutllaume Budé en mars 1953.

www.biblisem.net

28


http://www.biblisem.net/

