
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La vie scolaire à Byzance 
 

 

 

 

par 

 

 

 

 

R. GUILLAND 

 

 

 

 

 

Une forte éducation était l’idéal de tout Byzantin. L’absence de 

culture intellectuelle, l’apaideusia, était regardée, en effet, comme 

une infériorité et comme un malheur. Aussi, criblait-on de 

railleries l’ignorant et n’adressait-on jamais d’éloges assez grands 

aux gens instruits. Les écoles publiques de l’antiquité 

continuèrent, en effet, leur activité à Byzance, où s’ouvrirent de 

nombreuses écoles semblables. Grâce aux savants travaux de 

Louis Bréhier et de Phédon Koukoulès, nous sommes assez bien 

renseignés sur l’enseignement secondaire et sur l’enseignement 



2 
 

supérieur ; par contre, nous connaissons encore assez mal 

l’enseignement primaire. 

À Byzance, la première éducation appartenait, comme partout 

ailleurs à la famille. Cette éducation familiale était surtout 

morale. L’instruction donnée par les parents, était, en effet, 

élémentaire et préparait l’enfant à ses futures études. On 

cherchait avant tout à développer sa mémoire et à lui donner une 

prononciation correcte. Cette première éducation prenait fin vers 

l’âge de 5 à 6 ans. 

L’enseignement primaire, propaideia, commençait entre six et 

sept ans. Il était donné par un maître, didaskalos. C’était soit un 

moine, soit un laïque, et, en général, il était d’un certain âge. 

L’église byzantine avait une part importante dans l’enseignement 

de l’enfance. Les Byzantins, en effet, cherchaient à faire des 

hommes instruits, mais aussi des bons chrétiens. Une chanson 

que chantaient encore, au début de ce siècle, les enfants dans le 

Pont, témoigne d’une façon éclatante de l’emprise de l’Église sur 

l’enseignement primaire. 

 
Nous sommes venus, ô maître, pour apprendre  

les saintes, divines et vénérées Écritures, 

et ce que nous ont enseigné  

les divins et saints Apôtres,  

ainsi que Basile le Grand, 

Grégoire le Théologien 

et saint Chrysostome. 

 

Les conditions d’existence du maître élémentaire étaient assez 

difficiles, Le traitement, roga, d’un professeur du premier degré 

semble avoir été très faible. Aussi, le maître élémentaire, s’il 

n’appartenait pas au clergé, était-il à la merci de la générosité de 

ses élèves. Ceux-ci lui faisaient à l’occasion de diverses 

circonstances, des cadeaux en nature ou en espèces, tukhèra, 

vêtements, chaussures, vivres. Lorsque, par exemple, un enfant 

changeait de livre d’étude, il était de coutume de donner à son 

maître un nomisma. Le maître élémentaire faisait bien rarement 



3 
 

fortune et il terminait, plus d’une fois, sa vie, toute faite de 

dévouement, dans la tristesse et dans la gêne. 

L’enseignement primaire se donnait, d’habitude, dans les 

monastères, dans le narthex ou vestibule des églises, dans l’un des 

bâtiments, dômatia, se trouvant dans l’enceinte de ces dernières, 

enfin, mais beaucoup plus rarement, dans les écoles privées. 

L’école avait souvent les murs des salles de classe ornés de 

maximes : « Crains Dieu, honore l’empereur, respecte tes 

parents. » 

Le but de l’enseignement primaire était de permettre à l’enfant 

d’helléniser sa langue. Autrement dit, le jeune élève apprenait à 

lire et à écrire, puis il recevait quelques éléments de grammaire, 

qui l’habituaient déjà à l’analyse. Des notions élémentaires de 

calcul complétaient son instruction. 

Les textes nous permettent de reconstituer avec assez de 

précision la vie d’un jeune écolier byzantin à l’école primaire. 

Lorsque l’enfant arrivait à l’âge de fréquenter celle-ci, les parents 

choisissaient le jour où ils devaient le mener auprès de son maître. 

Après avoir consulté les astres, on le conduisait à l’école les 1er, 7ᵉ, 

10e, 11e, 18ᵉ, 27e ou 28e jours de la lune et, lorsque la lune se 

trouvait dans le signe du zodiaque, les Poissons, les Gémeaux, le 

Lion, le Capricorne ou la Vierge. Puis, on amenait le jeune élève à 

un prêtre, qui disait devant lui certaines prières, destinées à le 

défendre contre les attaques du Diable, et à ouvrir aussi son cœur 

et son intelligence à l’étude. 

Le jeune écolier se rendait à l’école, à l’appel de la simandre, ou 

plaque de bois suspendue à la porte de l’école et frappée à l’aide 

d’un maillet pour indiquer l’heure d’entrée en classe. Il emportait, 

dans son sac, sa tablette, pinakidion, son ardoise, abakion, son 

écritoire, kalamarin, avec un encrier d’encre noire, mélanin, 

préparée en écrasant de la noix de galle, et des roseaux, kalamoi, 

ou porte-plume, qu’il affûtait lui-même. Lorsqu’il faisait froid, 

l’élève apportait un morceau de bois et sa peau de mouton, probea. 

S’il appartenait à une famille aisée, l’enfant était bien habillé et il 

était chaussé ; mais si ses parents étaient pauvres, il venait 



4 
 

souvent à l’école nu-pieds, comme nous le montre au XIIe siècle 

Théodore Prodrome. 

L’enfant, comme disaient les Byzantins, apprenait ses lettres, 

grammatizétai. Les élèves étaient assis soit sur un banc, soit sur 

un petit coussin, soit, enfin, et le plus souvent, à même le sol, sur 

une peau de mouton, probéa, diphtéra, qui servait parfois aussi de 

projectile. Les plus pauvres prenaient place sur des nattes, 

habitude restée encore en vigueur dans certaines écoles primaires 

grecques jusqu’au début du XXe siècle. 

Le maître commençait par réciter la prière, puis les élèves 

prenaient leur alphabet pour apprendre à lire leurs lettres. La 

méthode suivie était celle que recommandait déjà Denys 

d’Halicarnasse. On commençait à apprendre la forme des lettres et 

leur nom, puis on prononçait des lettres groupées en syllabes, 

enfin, on passait à la lecture courante. Chemin faisant, le maître, 

par des interrogations nombreuses, expliquait le sens des mots 

rencontrés. Les Byzantins appelaient cet exercice expliquer, 

herméneuein, d’où le nom d’hermeneutès, porté par le maître 

élémentaire en Grèce, depuis Grégoire de Nysse jusqu’au début du 

XXe siècle. Le maître devait exiger, avant tout, de ses jeunes élèves 

une prononciation très nette. Pendant l’exercice de lecture, les 

enfants lisaient tous sur un certain rythme, comme s’ils avaient 

psalmodié, de manière à travailler dans la joie, car le psaume 

« procure le calme de l’âme, donne la joie, conduit à l’amitié et 

assure aux jeunes enfants la sécurité ». À la fin de chaque 

semaine, on révisait ce qu’on avait appris les jours précédents. 

Lorsque l’enfant savait lire, on lui apprenait à écrire. Le maître 

venait auprès de l’élève, il prenait sa tablette, d’ordinaire en bois, 

et de forme carrée. Au sommet, le maître écrivait le modèle à 

reproduire. L’élève devait écrire à son tour, mais en lettres droites 

et non penchées, car on regardait ces dernières comme inélégantes 

et tristes. Avant de commencer à écrire le modèle, l’élève faisait 

d’abord sur sa tablette le signe de la croix et disait : « Ô Croix, 

viens à mon secours ! ». C’était là une très ancienne coutume que 

l’on rencontre déjà dans les papyrus et que le Byzantin respectait 



5 
 

toute sa vie. Il mettait, en effet, presque toujours une croix avant 

sa signature et il en mettait souvent aussi avant de commencer à 

rédiger un acte. Après avoir fait le signe de la croix, l’enfant 

suppliait sa main de bien former ses lettres et d’écrire une ligne 

bien droite. Un morceau de pierre ponce ou une éponge, suspendue 

à la tablette, permettait d’effacer le mot fautif. Lorsque le papier 

fut employé, on remplaça, pour la lecture, la tablette par une 

planchette, pinakidia, ou encore par un rouleau, phullada. La 

phullada, ou feuille de papier, s’enroulait autour d’une baguette, 

que l’élève déroulait pour lire. Les livres, que l’on faisait lire aux 

enfants, étaient d’ordinaire des ouvrages   de piété, le Psautier ou 

les Épîtres des Apôtres. Ces livres étaient assez lourds. Pour en 

faciliter la lecture, on les plaçait sur une sorte de pupitre, mais de 

dimension plus petite que celui encore en usage aujourd’hui dans 

les églises orthodoxes. Les livres, assez rares à cette époque, 

risquaient d’être dérobés. Aussi, portaient-ils, sur la première 

feuille, cet avertissement : « Ce livre m’appartient. Que le voleur 

soit maudit par les 318 Pères théophores ! » 

Quant au calcul, on apprenait à compter à l’aide des doigts 

relevés ou rabattus, mais on se servait le plus souvent de 

l’abakion. C’était une sorte de planchette percée de trous, dans 

lesquels on introduisait les doigts de la main. Au-dessus de chaque 

trou était inscrit un chiffre. Plus rarement, on prenait une 

planchette lisse et l’on répandait par-dessus une légère couche de 

sable. On prenait pour base des calculs le nombre 60, sous 

prétexte que tous les nombres peuvent être rapportés à lui, 

multipliés ou divisés, pour le former. 

On donnait également quelques notions de chant aux élèves de 

l’école primaire, parce que la plupart du temps, les enfants 

chantaient dans les églises. Les psaumes servaient seuls 

d’exercices, car les chants profanes étaient exclus de 

l’enseignement. Quelques notions élémentaires d’histoire, histoire 

profane et légendaire, mais surtout histoire sainte, complétaient 

l’enseignement primaire. On y ajoutait, enfin, quelques notions 

très sommaires de science religieuse, qui servaient, en quelque 



6 
 

manière, de transition entre l’enseignement primaire et 

l’enseignement secondaire.  

Cette éducation un peu abstraite n’allait pas sans difficultés. 

En cas de faute légère, on infligeait au coupable le jeûne, nasteia. 

Au lieu de rentrer à la maison à midi, l’élève puni restait à jeun à 

l’école. En cas de faute plus grave, les maîtres n’hésitaient pas à 

recourir, comme dans la Grèce antique, aux châtiments corporels, 

qu’approuvaient, du reste, les Pères de l’Église. Le maître était 

aidé, d’ordinaire, dans l’application des sanctions, par l’un des 

« grands » ou le premier de la classe, protoskholos. Ce dernier était 

chargé de maintenir l’ordre et la discipline dans la classe. Il 

inscrivait, dans ce but, sur une feuille de papier ou sur une 

tablette les noms des élèves bruyants et les transmettait au 

maître, qui prononçait la punition méritée. De plus, le 

protoskholos était chargé de faire répéter les leçons des jeunes 

élèves et de surveiller les compositions d’écriture. Or, fort souvent, 

le protoskhole prenait un peu trop à cœur ses fonctions et se 

montrait d’une sévérité excessive. Une chanson, que chantaient 

les enfants le soir au sortir de l’école, en garde le souvenir : 

 
Et toi, notre bon maître, passe une bonne unit !  

Et puissent ne pas venir trop vite 

Pour les petits une douzaine de coups de férule,  

Et pour les grands vingt-quatre coups, 

Mais, pour le protoskhole, puisse-t-il recevoir 48 coups,  

Et même, si ma prière est exaucée, deux fois 50 coups. 

                                                               Amen, amen, amen ! 

  

Les Byzantins disaient que « la route de la science ne saurait 

se parcourir sans châtiment », car, selon eux, « l’éducation se fait 

aussi bien par la parole que par la main ». Ces châtiments étaient 

de deux sortes : les uns, légers, les autres, plus lourds ; les 

premiers consistaient à asséner avec la férule, bergin, ou avec une 

courroie un certain nombre de coups sur les mains ou sur le dos, 

ou bien le coupable devait se mettre à genoux, ou enfin on lui 

tirait les cheveux. Parfois aussi, c’était, suivant une très ancienne 



7 
 

tradition, la vulgaire fessée. L’élève le plus ancien, et 

vraisemblablement le protoskhole, « la loi dans les écoles », comme 

l’appelle Libanios, prenait sur son dos le patient, qui était 

rudement frappé. Certains maîtres devaient dépasser parfois la 

mesure, car les écrivains byzantins se plaignent assez souvent de 

la cruauté de l’exécuteur. Ils menacent, en effet, de se venger de ce 

dernier, « s’il frappe avec colère de son bâton meurtrier le 

malheureux élève ». La loi punissait, du reste, le maître qui avait 

blessé l’un de ses élèves. Quant aux châtiments plus graves, ils 

consistaient à cracher à la figure du coupable, à lui passer au noir 

le visage et à lui appliquer le phallagas. Ce dernier était fait de 

deux bâtons parallèles, réunis à l’un de leurs sommets, ou encore 

d’une pièce de bois cylindrique, percée de deux trous de chaque 

côté desquels était attachée une courroie, destinée à supporter les 

pieds. Le patient introduisait ceux-ci soit entre les deux baguettes 

parallèles soit dans les trous de cette espèce de carcan. Il recevait 

sur la plante des pieds, ainsi immobilisée, un certain nombre de 

coups de férule. 

La rentrée des classes avait lieu au début de l’automne, la 

sortie au début de l’été. Il y avait environ quatre mois de vacances. 

L’enseignement était donné dans les écoles primaires, depuis le 

matin, vraisemblablement peu après le lever du soleil jusqu’à son 

coucher. À ce moment avait lieu la sortie, apolusis. Il y avait une 

interruption des cours probablement assez longue à midi. Les 

enfants, du reste, avaient congé les samedis après-midi, de 

manière vraisemblablement à leur permettre de prendre un bain 

et de se présenter propres le lendemain à l’église. En tout temps, 

par ailleurs, les fêtes scolaires donnaient aux écoliers des heures 

de répit. C’était d’abord, en plus des dimanches, les congés à 

l’occasion d’un grand évènement, comme le couronnement d’un 

empereur ou la naissance d’un prince héritier, et ensuite les jours 

des grandes fêtes religieuses, Noël, l’Épiphanie, les Rameaux, 

Pâques surtout, la Pentecôte et la Dormition de la Vierge ou 

Assomption. Pendant ces jours-là, les enfants allaient quêter pour 

leur maître des œufs, des fruits et d’autres produits. Ils chantaient 



8 
 

des chansons, ayant trait plus ou moins à leur vie scolaire. Une 

autre grande fête scolaire était celle de l’axiôsis. Lorsque l’enfant 

avait terminé de se servir d’un livre et qu’il changeait d’ouvrage, il 

était accompagné chez lui par ses camarades de classe. L’enfant 

s’asseyait sur une sorte de divan : le protoskhole et ses camarades, 

imitant ou parodiant l’exaltation du nouvel empereur sur le 

pavois, l’élevaient en l’air et, par trois fois, s’écriaient : axios, il est 

digne (de continuer ses études). Voisins, parents et amis prenaient 

part à cette fête intime. 

Certains jours de fêtes même, les membres du corps 

enseignant et, semble-t-il, des trois ordres, primaire, secondaire et 

supérieur, se déguisaient, se masquaient et se promenaient 

longuement sur les places publiques, se livrant, au dire du savant 

canoniste du XIIe siècle, Théodore Balsamon, « à des gestes 

inconvenants ›. C’était le cas des notarioi, les notaires chargés 

dans les universités de Droit d’enseigner les éléments de droit aux 

étudiants de première année. 

 

⁂ 

 

Tel était l’enseignement primaire à Byzance, qui durait, en 

général, trois ans. À partir de 9 ans, au plus tôt, et de onze ans au 

plus tard, commençait l’enseignement secondaire, egkuklios 

paideia ou paideusis, en grande partie profane, d’où les 

expressions qui servaient à le désigner, thurathén paideia, ta éktos 

mathémata, héllèniké paideusis ou kosmikè paideia. Cet 

enseignement, qui durait six ou sept ans, avait un caractère très 

général et en même temps formel. On commençait par 

l’orthographe, « l’œil du langage », le « fondement de toute 

connaissance ». Les Byzantins attachaient une grande importance 

à l’orthographe, car son étude figure jusque dans l’Enseignement 

supérieur. Ils avaient, en effet, le souci de conserver intactes, à 

côté de la langue populaire ou parlée, qui commençait à s’élever au 

rang de langue littéraire, les formes de la langue classique de 

l’antiquité grecque. À l’orthographe était jointe l’étude de la 



9 
 

grammaire. Le mot avait, chez les Byzantins, un sens beaucoup 

plus vaste que de nos jours. Ils entendaient par là non seulement 

l’étude des déclinaisons et des conjugaisons et celle des règles de 

la syntaxe, mais aussi l’explication des auteurs sacrés et surtout 

profanes. Lorsqu’un passage avait été expliqué et analysé, les 

termes rares ou difficiles éclaircis, leur étymologie indiquée, on 

appréciait la valeur des pensées et du style. L’élève avait à sa 

disposition des dictionnaires, des commentaires et des éditions 

annotées. Les textes étaient des maximes, des fables, des extraits 

de poètes et d’orateurs ou encore des sermons ou des extraits des 

Pères de l’Église. L’élève commençait par l’étude des poètes et par 

Homère. Synésius nous rapporte que son jeune neveu apprenait 

50 vers d’Homère par jour et les récitait sans la moindre faute. La 

méthode d’explication employée était celle de la psukhagôgia qui 

correspondait à peu près aux principes des traductions 

juxtalinéaires. En face de chaque mot du texte, était reproduit le 

mot en grec parlé. Il nous est parvenu un exemple d’interrogation 

orale posée à un jeune élève débutant et qui montre sur le vif la 

méthode employée alors : 

 
Question : Qui était le père d’Hector ? 

Réponse : Priam. 

Q. Quel était le nom de ses frères ? 

R. Alexandre et Deiphobe. 

Q. Et le nom de sa mère ?  

R. Hécube. 

Q. Comment le savez-vous ? 

R. Par Homère. Mais Hellanikos et d’autres poètes ont eux 

aussi écrit sur ce sujet. 

 

Après avoir étudié, après Homère, d’autres poètes comme 

Hésiode, Pindare, Épicharme, Oppien, l’élève passait à l’étude des 

tragiques et des œuvres poétiques des Pères de l’Église, de 

Grégoire de Nazianze, par exemple, et enfin de l’histoire, avec 

Hérodote, Thucydide, Xénophon et Plutarque. 

À 15 ans, l’élève abordait l’étude de la rhétorique. Démosthène, 

Isocrate, Lysias, et Libanios étaient les auteurs favoris. Isocrate 



10 
 

était particulièrement en faveur, mais on apprenait surtout par 

cœur des passages de Démosthène. La lecture à haute voix servait 

non seulement à voir si le passage était compris, mais aussi à 

développer harmonieusement la voix, car l’orateur, à cette époque, 

chantait plus qu’il ne parlait ses périodes. L’élève, qui faisait ses 

études à la maison, employait la même méthode. Libanios 

rapporte, non sans humour, que les voisins de l’un d’entre eux 

étaient dans l’impossibilité de dormir et en tombaient souvent 

malades. 

Lorsque l’élève était familiarisé avec les modèles attiques, on 

passait aux exercices écrits. Le maître lisait, à haute voix, une 

page, qui devait être reproduite ou imitée. Une fable d’Ésope 

permettait, par exemple, d’aboutir à une maxime de morale 

générale. On faisait encore l’éloge ou la critique d’un personnage 

célèbre ou bien encore on comparait entre eux deux personnages 

illustres. Les élèves décrivaient aussi les œuvres d’art de leur ville 

ou commençaient à traiter quelques questions d’intérêt pratique 

comme celle-ci : Dois-je me marier ? L’élève abordait de cette 

manière progressivement des exercices plus délicats, comme la 

transcription en prose d’un discours prononcé par l’un des héros 

d’Homère ; mais surtout, dans cette civilisation byzantine, où la 

correspondance tenait une place importante, on entraînait le jeune 

disciple à écrire une lettre. Celle-ci devait être courte et écrite en 

dialecte attique, dans un style simple, mais elle devait être 

abondamment truffée de proverbes et de maximes. De là, le 

caractère artificiel des correspondances byzantines, si décevantes 

parfois pour l’historien, incapable plus d’une fois de retrouver les 

faits précis sous les allusions noyées dans une harmonieuse mais 

souvent creuse rhétorique. Enfin, on entraînait l’élève à 

improviser, skhédourgein. 

L’enseignement secondaire était couronné par l’étude de la 

philosophie, que l’élève abordait vers 17 ans. On étudiait d’abord 

la Logique, puis la Morale, la Dogmatique ou les systèmes 

philosophiques et la Métaphysique. On commençait par étudier 

Aristote, puis on passait à Platon, plus délicat à interpréter, car il 



11 
 

fallait, pour aborder son œuvre, avoir tout d’abord quelques 

notions de mathématiques, de géométrie, de musique et 

d’astronomie. Les œuvres d’Aristote et de Platon étaient lues dans 

un ordre déterminé. On étudiait, d’ailleurs, d’autres philosophes, 

comme Pythagore, Zénon et Épicure, ce dernier, pour donner, 

semble-t-il, matière à raillerie, Proclos, Jamblique, Porphyre. Le 

professeur se servait de commentaires, notamment pour Aristote. 

On insistait surtout, dans cet enseignement, sur le caractère 

moral et pratique de la philosophie. 

La discipline dans l’enseignement secondaire à Byzance semble 

avoir été assez difficile à maintenir. La raison en est que ces 

études avaient entièrement un caractère privé. Les maîtres 

enseignaient à leurs risques et périls. L’enseignement était très 

pénible, parce qu’il était surtout oral et parce qu’il consistait en 

discussions entre le maître et l’élève. Aussi l’ordre le plus parfait 

ne régnait-il pas toujours dans ces écoles. Les élèves parlaient 

entre eux, se racontaient les potins de la ville, comme nous le 

montre Libanios, et applaudissaient ou intervenaient à contre-

temps. Parfois, de véritables batailles éclataient où les livres 

remplaçaient les projectiles. Mais aussi longtemps que l’affaire ne 

dégénérait pas en un pugilat général où le maître était souvent, 

bien qu’à contre-cœur, acteur lui-même, le professeur fermait les 

yeux, dans la crainte de perdre ses élèves, ou pour mieux dire, ses 

clients. 

La chasse au client était, en effet, ardente et brutale. Dans les 

premiers temps de l’empire byzantin, à l’époque où Athènes 

conservait encore sa réputation lumineuse de ville des sciences et 

des arts, la concurrence entre les maîtres, les sophistes, comme on 

les appelait alors, était très âpre. Le maître regardait comme l’un 

de ces devoirs de se montrer le plus désagréable possible envers 

ses collègues et concurrents. Les élèves de chaque sophiste, par 

ailleurs, formaient comme une société privée, un club et c’eût été 

une trahison de la part de l’un des élèves d’un sophiste d’aller 

suivre les cours d’un autre sophiste. L’un des principaux soucis 

des élèves était d’augmenter le nombre des auditeurs de leur 



12 
 

maître et, ce faisant, son prestige. Au début de l’hiver, lorsque les 

jeunes élèves, par exemple, venaient à Athènes, chaque club 

postait ses hommes au Pirée, au cap Sunion, et on en envoyait 

même à Corinthe pour se saisir des nouveaux venus. Bon gré, mal 

gré, ceux-ci se voyaient arrêtés et relâchés seulement lorsqu’ils 

s’étaient enrôlés parmi les élèves du sophiste pour le compte 

duquel agissaient ses gardiens. Cette aventure désagréable arriva 

à Libanios lui-même, qui, malgré son désir de suivre les cours de 

son compatriote Épiphane, se vit enrôlé de force parmi les 

auditeurs de Diophante. Le lendemain matin, nous conte-t-il, il fut 

mené au bain ; là, on le précipita à l’eau et on l’enrôla dûment, 

puis il se vit contraint d’offrir un déjeuner en l’honneur de ses 

nouveaux camarades. La rivalité entre les élèves des différents 

maîtres aboutissait, d’ailleurs, parfois, à de véritables batailles 

rangées dans la rue. On se battait à coups de massue et de pierres, 

voire même à l’épée. Les élèves ne se contentaient pas, du reste, 

de se battre entre eux, ils s’attaquaient aussi au maître dont ils 

n’étaient pas les élèves. Un sophiste assez impopulaire reçut ainsi, 

en pleine rue, des paquets de boue au visage, tandis qu’un autre 

fut tiré de son lit, en pleine nuit, traîné jusqu’à une fontaine 

publique, dans le bassin de laquelle il fut menacé d’être jeté, s’il ne 

jurait pas de quitter la ville le jour même. Ces brimades un peu 

violentes subsistèrent, semble-t-il, jusqu’à la fin de l’empire. Il 

faut reconnaître, du reste, que les témoignages d’affection et de 

dévouement des élèves et des anciens élèves envers leurs maîtres 

sont au moins aussi nombreux, comme le prouvent les poésies de 

Jean Tzetzês, au XIIe siècle. Ces maîtres privés, en effet, qui 

n’étaient soumis à aucun règlement ni à aucune surveillance, 

donnaient le plus souvent une instruction solide et variée. Sans 

doute, la tâche des élèves n’était guère simplifiée, car ils devaient 

choisir eux-mêmes leurs professeurs et ils devaient se plier aux 

circonstances et au hasard. Il est vrai que la camaraderie 

permettait de remédier à certains défauts graves de ce système 

d’enseignement. Les élèves s’aidaient mutuellement pour combler 



13 
 

les lacunes inévitables, en l’absence d’un enseignement 

méthodique. 

Enfin, et c’est un détail intéressant à signaler à propos de 

l’enseignement secondaire à Byzance, c’est dans cette ville, si 

raffinée et si en avance sur son temps par sa civilisation, qu’on 

imagina, au XIe siècle, la première méthode d’enseignement pour 

les aveugles. Un savant, s’étant trouvé un jour avec un aveugle, 

entreprit de fui représenter, sous une forme solide, les différentes 

figures géométriques. L’aveugle, grâce au toucher de ses doigts, 

réussit à apprendre ainsi tous les théorèmes de géométrie avec 

leurs figures. Tant il est vrai qu’il faut souvent remonter à 

Byzance pour trouver l’origine de plus d’une institution et en 

particulier de plus d’une mesure philanthropique et d’assistance 

publique. 

Deux faits sont cependant à signaler dans l’organisation de 

l’enseignement primaire et de l’enseignement secondaire à 

Byzance. Le premier, c’est l’absence de renseignements sur 

l’éducation et l’instruction des filles. Et cependant, les femmes 

savantes ne manquent pas dans l’histoire de Byzance, depuis 

Hypathie, qui enseignait, on Athénais, femme de Théodose II, 

aussi experte en poésie qu’éloquente dans ses discours, jusqu’à 

Cassia, à qui son esprit coûta un trône, jusqu’à Anne Comnène, la 

grande historienne et jusqu’aux savantes princesses des 

Paléologues. Il n’est, toutefois, jamais question d’écoles de filles 

dans l’histoire byzantine. Le fait semble, il est vrai, assez facile à 

expliquer. Pour les Byzantins, l’important était que la jeune fille 

restât enfermée à la maison. Dans les classes aisées, il est 

vraisemblable que les filles recevaient à quelques détails près la 

même instruction que les garçons, sous la direction de maîtres 

particuliers, ou peut-être dans certains couvents de religieuses ; 

dans la bourgeoisie, elles savaient lire et écrire, mais rien de plus. 

Il est vrai que l’âge du mariage, pour une fille à Byzance, était 

d’ordinaire fixé à 12 ou 13 ans au plus tard. 

Le second fait est l’absence dans cet enseignement de toute 

éducation physique. Il est très vraisemblable qu’on ne la négligeait 



14 
 

pas, car, plus que les Romains encore, les Grecs estimaient que le 

but de l’éducation était de donner à l’enfant « un esprit sain dans 

un corps sain ». Procope de Césarée, an VIe siècle, cite un certain 

André, qui avait ouvert à Constantinople une palestre ou école 

privée d’éducation physique. Mais les Pères de l’Église furent, 

dans les premiers siècles, hostiles à toute éducation physique, 

sous prétexte que celle-ci a pour but de sauver le corps, « qui 

emprisonne l’âme » pendant son séjour ici-bas et que 

l’entraînement se faisait dans les palestres sans le moindre 

vêtement. Toutefois, la mention assez fréquente, chez les 

écrivains, d’hommes de toute classe, célèbres pour leur taille et 

pour leur force physique, semble indiquer que la pratique de la 

culture physique devait être assez grande à Byzance. En tout cas, 

l’équitation, la nage, le jeu de balle, mais surtout la chasse eurent 

toujours une grande faveur auprès des Byzantins de toute classe 

et de tout âge. 

Au-dessus de l’enseignement secondaire existait 

l’Enseignement Supérieur. De sa fondation à sa chute, du IVe siècle 

au XVe siècle, Byzance eut deux sortes d’enseignement supérieur : 

l’un, que l’on peut appeler l’Université Impériale, fort différente, 

d’ailleurs, par son origine comme par son organisation, des 

Universités d’Occident, qui lui sont postérieures de huit siècles, et 

l’autre, tout à fait distincte de l’Université Impériale, une sorte de 

Faculté de Théologie ou école Patriarcale, dont l’existence à 

Byzance se justifie aisément par la place importante occupée par 

les questions dogmatiques dans la société byzantine, à toutes les 

époques de son histoire millénaire. Seule l’École Patriarcale 

dispensait l’enseignement de la théologie, car l’Université 

Impériale ne fit jamais la moindre place à l’enseignement de celle-

ci dans ses programmes. 

La première Université Impériale, créée vraisemblablement 

par Constantin le Grand, au Capitole, en 330, fut réorganisée par 

l’édit de Théodose II, en date du 26 février 425. La nouvelle 

Université comprenait 31 chaires réparties entre les diverses 

disciplines : 20 chaires pour la Grammaire, dont 10 latines, 8 



15 
 

chaires pour la Rhétorique, dont 3 latines, une seule chaire, et 

grecque, pour la Philosophie, vraisemblablement parce qu’Athènes 

avait encore, en fait, en quelque manière, le monopole de 

l’enseignement de la Philosophie, et 2 chaires latines pour le 

Droit. L’Université Impériale fut réorganisée plus d’une fois, au 

cours de sa longue histoire, et en particulier au XIe siècle. Par sa 

Novelle de 1045, en effet, l’empereur Constantin IX Monomaque 

divisa l’Université Impériale en deux Facultés : une Faculté des 

Lettres, dirigée par le célèbre écrivain et homme d’État Michel 

Psellos, et une Faculté de Droit, dirigée par l’ami de ce dernier, 

Jean Xiphilin, qui fut en même temps conservateur de la 

Bibliothèque de l’Université Impériale, où se trouvait notamment 

la collection des lois impériales. L’Université de Constantin IX 

Monomaque, malgré certaines modifications apportées à son 

organisation, se maintint, semble-t-il, jusqu’en 1453. 

Le siège de l’Université Impériale varia avec les époques. 

L’Université sous Théodose II, au Ve siècle, était installée au 

Capitole. Au VIIIe siècle, sous Léon III l’Isaurien, elle s’établit près 

de la citerne Basilique ou Impériale ; au IXe siècle elle se 

transporta à l’église des Quarante-Saints, puis au palais de la 

Magnaure ; au XIe siècle, l’Université fut installée, pour la Faculté 

des Lettres, à l’église Saint-Pierre et pour la Faculté de Droit au 

monastère de Saint-Georges des Manganes, magnifiquement 

construit par Constantin IX Monomaque. Sous les Paléologues, 

après la reconquête de Constantinople en 1621, l’Université 

changea encore de local ; sous Manuel II Paléologue, entre autres 

1391-1425), l’Université, réorganisée sous le nom de Katholikon 

Mouseion, fut installée dans un hôpital fondé par le kral de Serbie, 

Ourosch II Miloutine (12821320) et adjoint au monastère de Saint-

Jean-Baptiste. 

Cette Université Impériale était dotée d’une Bibliothèque. Dès 

le Ve siècle, en effet, il existait à Constantinople une Bibliothèque 

publique, dèmosia bibliothèkè, qui ne se trouvait pas dans le 

même édifice que l’Université Impériale, au Capitole, mais dans la 

Basilique judiciaire, située derrière le Milliaire d’or. La première 



16 
 

bibliothèque avait été construite par Constantin le Grand ; elle 

avait été accrue par Constance et enrichie encore par Julien. Elle 

possédait 120 000 volumes, parmi lesquels le célèbre rouleau fait 

de la peau d’un serpent de 120 pieds de long, soit 39 mètres 60, 

sur laquelle était transcrit en lettres d’or le texte d’Homère, 

séparé de temps à autre par des miniatures. Cette Bibliothèque 

détruite par un incendie, en 476, fut reconstituée. Un corps de 

copistes officiels y était attaché. 

Le personnel. – Il est vraisemblable que l’Université Impériale 

avait à sa tête un recteur, mais les textes n’en parlent pas. En tout 

cas, dès le Ve siècle, les professeurs avaient un véritable statut. 

Les maîtres de l’Université Impériale étaient, en effet, des 

fonctionnaires qui recevaient un traitement de l’État, avaient un 

uniforme, occupaient dans la hiérarchie impériale un rang souvent 

élevé et jouissaient d’avantages matériels substantiels. Le 

traitement des professeurs de l’Université Impériale était, en 

général, payé par le gouvernement central. Toutefois, il est 

intéressant de signaler, au XIIIe siècle, un édit de l’empereur Jena 

III Vatatzès (1225-1254). Cet édit obligeait, dans l’empire grec de 

Nicée, les gouverneurs et les archontes ou maires des villes à 

rétribuer chaque année les professeurs qui enseignaient la 

rhétorique, la médecine et les mathématiques, alors que les 

professeurs de Droit et de Philosophie, « étant donné leur mépris 

pour tout ce qui touche la matière et l’argent », devaient se 

contenter d’une rétribution de leurs élèves. 

Les professeurs de l’Université Impériale s’appelaient 

grammatikoi lorsqu’ils enseignaient la grammaire et les lettres, 

rhèdorés lorsqu’ils enseignaient la rhétorique, philosophoi 

lorsqu’ils enseignaient la philosophie et nomikoi lorsqu’ils 

enseignaient le droit ; leurs élèves portaient les mêmes noms. Au 

XIe siècle, le doyen de la Faculté des Lettres portait le titre 

somptueux de Consul des Philosophes et était titulaire de la 

chaire de Philosophie. Le titulaire de la chaire de grammaire 

portait le titre de maître, maïstor, et celui de la Faculté de Droit, 

celui de nomophulax ou gardien des lois. 



17 
 

Quant à l’étudiant, lorsqu’il venait s’inscrire dans une 

Université, il devait (d’après le Code de Théodose) remettre une 

pièce officielle mentionnant le nom de ses parents et son lieu de 

naissance. Il devait aussi indiquer de façon précise l’enseignement 

qu’il venait suivre et le nombre d’années qu’il avait l’intention de 

consacrer â ses études. Il devait s’engager, d’un autre côté, à 

mener une vie sérieuse et à ne pas prendre part aux « réunions 

nocturnes » ou soirées dansantes. Tout manquement à ces 

prescriptions entraînait pour le délinquant la fustigation et même 

le renvoi dans sa famille. On s’explique ce règlement un peu 

sévère, en songeant que l’enseignement supérieur à Byzance était 

gratuit. 

L’enseignement. – Le plan d’études de l’Université Impériale 

dérivait des programmes d’enseignement néoplatoniciens de la fin 

de l’antiquité classique et il ne varia pas, pour ainsi dire, du IVe au 

XVe siècle. La Novelle de 1045 de Constantin IX Monomaque nous 

renseigne assez bien sur ce qu’était l’enseignement supérieur à 

Byzance, au XIe siècle. L’enseignement commençait par la 

grammaire, la science par excellence, au dire de Psellos. Cet 

enseignement se donnait suivant une méthode rigoureuse. On 

débutait par l’étude de l’alphabet et de l’origine de l’écriture ; on 

passait ensuite à l’étude des dialectes, puis À celle de la 

phonétique des dialectes anciens, de la phonétique, de la syntaxe, 

du vocabulaire usuel pour terminer par l’étude de la sémantique. 

Cet enseignement grammatical était couronné par l’explication 

des auteurs grecs, explication son seulement littérale mais encore 

littéraire et même allégorique. On dégageait, par exemple, de 

l’Iliade et de l’Odyssée les allégories qui, croyait-on, s’y cachaient. 

La patrie si chère aux prisonniers de Circé dans l’Odyssée était en 

réalité la Jérusalem céleste dont nous éloignent les délices 

trompeuses du plaisir qui nous transforment en de véritables 

animaux. La même méthode d’explication était appliquée aux 

poètes grecs, aux lyriques, en particulier, dont les vers avaient un 

caractère moral, comme ceux d’Archiloque ou de Pindare.  



18 
 

L’enseignement de la grammaire était suivi de celui de la 

rhétorique, qui restait dans la plus pure tradition des grands 

rhéteurs de l’antiquité classique, et surtout d’Hermogène. L’étude 

de la philosophie couronnait les études supérieures, car, selon les 

néoplatoniciens, les diverses disciplines n’étaient que des degrés 

permettant de s’élever progressivement jusqu’à la science 

suprême, autrement dit, la connaissance de l’être. L’étude de la 

philosophie débutait par l’étude de l’arithmétique, psèphophoria, 

d’après Nicomaque de Gérasa, de la géométrie, géômétria, d’après 

Diophante d’Alexandrie et Ptolémée, de la musique ou 

harmonique, autrement dit, des différents rythmes, d’après 

Ptolémée et, à partir du XIVe siècle, d’après Manuel Bryenne, de 

l’astronomie. Ces quatre disciplines représentaient le Quadrivium 

occidental. On ajoutait des données sur l’astrologie et les sciences 

occultes (on étudiait, par exemple, la vertu des pierres, des herbes 

et des talismans), la physique, qui comprenait l’optique ou 

katoptrique, d’après Archimède et Héron d’Alexandrie, la 

géographie, d’après Ptolémée, l’histoire naturelle, d’après Aristote 

et Élien et quelques auteurs plus récents, comme Macaire 

d’Égypte, et la botanique, d’après Théophraste et Dioscoride. Ainsi 

préparé, l’étudiant abordait alors l’étude de la philosophie 

proprement dite : la dialectique, qui étudiait les syllogismes et les 

sophismes, la psychologie et la théodicée ou étude de tous les 

problèmes relatifs à Dieu, à travers Aristote et surtout à travers 

Platon, ainsi qu’à travers les Commentaires de Proklos et de 

Jamblique. On ajoutait enfin quelques questions de morale 

pratique, d’après les écrivains païens et certaines études relatives 

aux mœurs de l’époque homérique, de préférence. Il est 

vraisemblable, du reste, qu’il ne s’agit pas d’un programme à 

proprement parler, mais d’une série de questions pouvant être 

traitées au cours de l’année. 

Assez rapidement, et en tout cas, dès le XIe siècle, an moins, on 

adjoignit à ce programme encyclopédique l’étude de la médecine, 

« indispensable, d’après Oribase, pour devenir un excellent 

conseiller de ce qui est utile à sa propre santé ». La médecine, en 



19 
 

effet, intéressait vivement les Byzantins, et les études médicales 

avaient, à Byzance, une telle vogue que Manuel II Paléologue, lors 

de la réorganisation de l’Université Impériale, à la fin du XIVe 

siècle, installa cette dernière, comme on l’a vu, dans un hôpital. 

L’éducation médicale n’était pas réservée, en effet, aux futurs 

praticiens. Des amateurs nombreux suivaient les cours de 

médecine et plus d’un d’entre eux, comme Michel Psellos et Anne 

Comnène, étaient convaincus que leurs connaissances médicales 

n’étaient pas inférieures à celles des médecins de métier. La 

médecine était d’ailleurs une profession très lucrative, mais qui 

n’était pas toujours exercée, si l’on en croit Cécaumène au XIe 

siècle, par des praticiens d’une probité digne de tous éloges. 

D’après lui, les médecins étaient des êtres dangereux, qui 

s’arrangeaient souvent pour provoquer les maladies afin de faire 

fortune. Aussi conseillait-il de s’en passer. « Prenez, disait-il, du 

poivre pour le foie ; faites-vous saigner trois fois par an, et, si vous 

êtes malade, reposez-vous, observez la diète, restez à la chambre 

et vous pourrez vous passer de médecin. » 

La médecine, d’ailleurs, n’avait guère progressé depuis 

Hippocrate, qui restait le maître des études médicales, avec 

Galien, Oribase, Aétios, Paul d’Égine et Syméon Seth. Elle 

reposait toujours sur la théorie des quatre humeurs du corps : 

sang, flegme, bile jaune et bile noire, et sur les quatre éléments : 

sec, humide, froid et chaud. Et cependant, les traitements 

appliqués par les médecins byzantins sont aussi intelligents, 

semble-t-il, que ceux qui furent pratiqués en Europe, à une époque 

relativement récente. 

Un fait est à noter dans le programme d’enseignement de la 

Faculté des Lettres, c’est l’absence d’enseignement des langues 

étrangères. Byzance avait hérité, en effet, de la Grèce antique son 

dédain, voire même son mépris, à l’égard des peuples étrangers ou 

barbares. Ce mépris allait si loin parfois qu’Anne Comnène, an 

XIIe siècle, s’excusait auprès de son lecteur d’être obligée de blesser 

ses lèvres en introduisant dans son Histoire de l’Alexiade un 

certain nombre de noms étrangers. Bien que d’esprit 



20 
 

passionnément curieux, les Byzantins ne regardèrent jamais les 

langues étrangères, vraisemblablement pour cette raison, comme 

un sujet d’études sérieuses. Cela n’empêchait pas la cour 

impériale d’avoir des interprètes officiels et l’on trouvait à 

Byzance des arabisants, des arménisants, des turcologues et des 

personnes connaissant les principales langues occidentales, mais 

on ne trouve, dans l’Université Impériale, aucune trace d’un 

enseignement officiel ou méthodique des langues étrangères. 

Quant au Droit, l’enseignement était donné pendant une durée 

de cinq ans et le plus souvent par le même professeur, qui pouvait 

ainsi professer pendant plusieurs années des cours assez 

différents. L’enseignement comprenait l’étude du Digeste, du Code 

et des Novelles depuis Justinien Ier. L’égalité absolue des 

étudiants et la gratuité des études étaient aussi la règle à la 

Faculté de Droit, tout au moins au XIe siècle. Un certificat, qui 

semble avoir été plutôt un certificat d’assiduité qu’un diplôme 

décerné à la suite d’un examen, terminait les études juridiques et 

était exigé pour ceux qui voulaient devenir secrétaires de 

l’administration impériale ou avocats. Au contraire de ce qui se 

passait pour les étudiants de la Faculté des Lettres, on imposait 

au candidat au Certificat de Droit une connaissance élémentaire 

du latin. 

Quelle était la méthode employée par les professeurs de 

l’Université Impériale pour donner leur enseignement ? Nous 

n’avons sur cet important sujet que fort peu de renseignements. 

Cependant, Michel Psellos, au XIe siècle, dans un certain nombre 

de ses opuscules, nous a livré quelques détails qui nous 

permettent d’entrevoir comment on enseignait à l’Université 

Impériale. À croire Psellos, un professeur de l’Université, comme il 

l’était lui-même, veillait très tard pour préparer ses cours du 

lendemain. Dès l’aurore, il était penché sur les livres, non pas, 

nous dit Psellos, pour ses travaux personnels, mais pour préparer 

ses leçons. Lorsqu’il se rendait à l’Université, il rencontrait 

souvent, chemin faisant, des étudiants chargés de leurs livres et 

se récitant mutuellement leurs leçons. 



21 
 

La méthode d’enseignement employée s’apparentait assez, 

semble-t-il, aux procédés de la discussion platonicienne : elle 

consistait en questions que se posaient entre eux les étudiants sur 

des sujets indiqués à l’avance. Un étudiant priait l’un de ses 

camarades de poser une question. L’un, écrit Psellos, gardait le 

silence le plus complet tandis qu’un autre parlait sans mesure 

pendant toute une journée. Les questions débattues étaient très 

variées. Le professeur reprenait l’exposé de l’étudiant ; leur sous-

main en cuir posé sur leurs genoux, les étudiants prenaient des 

notes. Ceux-ci remettaient aussi des travaux écrits que leur 

professeur examinait au point de vue du fond, de la forme, du plan 

et du style. Du haut de sa chaire, Psellos distribuait des 

récompenses et aussi des critiques, et plus d’une fois, il menaçait 

l’étudiant paresseux ou indocile de son renvoi de l’Université. On 

facilitait, d’ailleurs, dans la mesure du possible, la tâche à la 

jeunesse estudiantine, à l’aide de poésies mnémotechniques, 

spécialement composées à son intention. Psellos, par exemple, en 

avait écrit pour la métrique, pour la rhétorique, pour la 

dialectique et pour le droit. 

Si le programme ne changea pas, pour ainsi dire, du IVe au XVe 

siècle dans l’Université Impériale, l’esprit, par contre, dans lequel 

il fut appliqué se modifia assez profondément à la fin du XIVe 

siècle. Tout d’abord, un nombre d’Occidentaux, d’Italiens surtout, 

de plus en plus élevé, venait à Constantinople pour s’initier à la 

littérature grecque et à l’humanisme. De plus, à côté de 

l’Université Impériale de Constantinople apparaissent, par suite 

des circonstances, d’autres Universités provinciales, dont la 

réputation fut grande, à Thessalonique, par exemple, à Trébizonde 

et à Mistra, dans le Péloponnèse ou en Morée, comme l’on disait 

alors et où enseignèrent des maîtres illustres, comme Gémistos 

Pléthon. Or, l’enseignement des maîtres d’alors se distinguait 

profondément, par l’esprit dans lequel il était donné, de 

l’enseignement des maîtres antérieurs à eux. Jusqu’au XIIIe siècle, 

en effet, jusqu’à la reconquête de Constantinople en 1261 par 

Michel VIII Paléologue, l’étude de la littérature grecque était une 



22 
 

sorte d’exercice intellectuel destiné surtout à enrichir la mémoire, 

à inspirer aux étudiants l’amour du beau langage, des termes 

élégants et des périodes harmonieuses. Si l’on met à part l’étude 

des systèmes philosophiques de Platon et d’Aristote, l’étude des 

auteurs grecs anciens était purement formelle et entraînait 

surtout les esprits au pastiche et même au plagiat. Il n’en fut plus 

ainsi à partir de 1261 environ. Comme on l’a fort bien noté, au 

moment où Byzance était sur le point de disparaître, l’hellénisme 

remontait à ses sources. Ces professeurs illustres, comme leurs 

contemporains, d’ailleurs, se regardaient comme les légitimes 

héritiers des Grecs de jadis, qui, à leur avis, avaient réalisé la 

perfection dans tous les domaines de la pensée. Ils revendiquaient, 

non seulement l’élégance harmonieuse de leur langue, mais encore 

leurs idées. Ils réhabilitèrent définitivement le mot Hellène, qui, 

depuis l’empereur Julien, au IVe siècle, était devenu le synonyme 

de païen ; ils en firent un titre glorieux et demandèrent même à 

l’empereur d’échanger son titre officiel de Basileus tôn Rhômaiôn 

contre celui de Basileus ton Hellènôn. Pour Gémistos Pléthon, 

comme pour les Grecs ses contemporains, ce n’était plus 

Constantinople qui était la patrie, c’était la Grèce de jadis, la 

Grèce de Thémistocle et de Périclès. On comprend, comme le note 

si justement Louis Bréhier, que, dans ces conditions, la théologie 

ne pouvait avoir de place dans les Universités Impériales. 

L’enseignement de la théologie était, en effet, donné dans 

l’école Patriarcale, dont l’organisation nous est surtout connue à 

partir du IXe siècle. L’école Patriarcale était placée sous l’autorité 

du patriarche et avait pour but de former des clercs et des 

théologiens. C’était un institut autonome et distinct de 

l’Université, comme le prouve, en 692, l’interdiction, faite par le 

Concile quinisexte, aux laïcs d’enseigner la théologie. Il existait, 

du reste, une école épiscopale plus ou moins importante dans 

chaque diocèse. L’école Patriarcale était installée dans les 

dépendances de Sainte-Sophie et elle avait dans la capitale 

plusieurs collèges ou succursales. Le personnel enseignant était 

formé exclusivement de clercs de Sainte-Sophie, ordonnés diacres. 



23 
 

La direction de l’école Patriarcale était confiée au Maître universel 

ou œcuménique, qui était en même temps le professeur principal. 

L’enseignement donné à l’école Patriarcale était un enseignement 

complet. Il comprenait deux cycles d’études, très différents : un 

enseignement général, églukios paideia, formé de l’étude 

élémentaire de la grammaire, de la rhétorique et de la 

philosophie ; ensuite et surtout, l’enseignement religieux, à 

proprement parler. 

L’enseignement général, ou encore l’enseignement de la porte, 

indispensable pour pénétrer dans le sanctuaire, était un 

enseignement purement classique et entièrement distinct de celui 

qui était donné à l’Université Impériale ; il tenait une place 

importante dans le programme des études de l’école Patriarcale de 

Constantinople. Deux professeurs dirigeaient cet enseignement : 

le maître des rhéteurs, maïstôr tôn rhèthorôn, et le maître des 

philosophes, maïstôr tôn philosophôn, qui avaient sous leurs 

ordres d’autres professeurs, en particulier des professeurs dc 

grammaire. L’enseignement consistait en une étude sommaire de 

la grammaire, de la rhétorique et de la philosophie. 

L’enseignement théologique proprement dit était dirigé par 

trois professeurs, qui portaient le titre de didaskalos et se 

consacraient à l’étude et à l’exégèse des Livres Saints : c’étaient le 

professeur de l’Évangile, didaskalos tou Euaggéliou, qui était 

toujours le maître universel ou œcuménique, ou recteur de l’école, 

puis, le professeur de l’Apôtre, didaskalos tou Apostolou, chargé de 

l’exégèse des Épîtres, et le professeur du Psautier, didaskalos tou 

psaltèros. Il y eut même, vers 1350, un quatrième exégète, le 

rhéteur interprète des Écritures, vraisemblablement de l’Ancien 

Testament. Ainsi l’École Patriarcale était une véritable Université 

et, si l’on met à part la théologie, l’enseignement qui y était donné 

comprenait les mêmes disciplines qu’à l’Université Impériale, 

fréquentée, du reste, par les étudiants de l’école Patriarcale, dont 

les étudiants de l’Université Impériale suivaient aussi les cours. 

Cet enseignement assez vaste donné à l’école Patriarcale 

permet de comprendre le création originale, au XIIe siècle, du 



24 
 

patriarche Jean X Kamatéros. Vers 1200, en effet, le patriarche 

Jean X Kamatéros, voulant peut-être donner une vie nouvelle à 

l’enseignement de l’école Patriarcale, installa, dans les 

dépendances de l’église des Saints Apôtres, une sorte d’Institut 

d’exercices pratiques qui fut assurément l’une des plus originales 

créations scolaires de Byzance. Nicolas Mésaritès nous en a laissé 

une très curieuse description. L’originalité de cet Institut 

consistait dans l’absence de professeurs et de cours réguliers, 

remplacés par des discussions « entre adolescents, jeunes gens, 

hommes faits, vieillards, hommes de tout âge ». Cette école était 

divisée en deux sections : l’une occupait le narthex (peribolos) de 

l’église et était réservée à ceux qui discutaient de grammaire, de 

rhétorique et de dialectique ; l’autre occupait l’atrium entouré de 

portiques qui précédait la façade de l’église et était réservé à ceux 

qui discutaient de physique ou de médecine, d’arithmétique, de 

géométrie et de musique. C’était, en somme, le programme des 

arts libéraux : le Trivium, d’une part, composé de disciplines 

formelles et propédeutiques ; le Quadrivium, d’autre part, 

composé des sciences proprement dites. Ni la théologie, ni la 

philosophie n’y étaient représentées. Le programme était donc 

plus restreint que celui de l’école Patriarcale. 

D’un côté, nous dit Mésaritès, les élèves feuilletaient 

gravement leurs livres de grammaire ou marchaient, leurs cahiers 

sous le bras, et récitaient de mémoire leurs leçons ; un peu plus 

loin, d’autres élèves, déjà plus avancés, étudiaient des questions 

plus délicates au moyen desquelles ils essayaient, grâce à une 

subtile dialectique, d’embarrasser leurs nouveaux camarades ; 

d’autres encore, composaient en un style compliqué des exercices 

de rhétorique ou de métrique ; d’autres enfin, s’entraînaient aux 

chants religieux... À côté, dans l’atrium, c’était autour de la phiale 

(ou fontaine), les étudiants en médecine qui « piaillaient comme 

des moineaux doués de raison ». Ils discutaient sur les veines, sur 

les artères, sur le mélange des humeurs, sur l’accélération et sur 

l’interruption du pouls ou, sans aucun esprit pratique, sur mille 

questions compliquées, comme celle de savoir si notre force 



25 
 

visuelle se dirige vers l’extérieur ou si ce sont les images qui 

pénètrent en nous. Tout près d’eux, les mathématiciens parlaient 

de l’essence des nombres et de la géométrie, et les musiciens 

discutaient sur les tons, sur les diapasons, en termes savants, qui 

excitent, d’ailleurs, la verve moqueuse de Nicolas Mésaritès... La 

journée se passait en discussions sans fin ; les étudiants allaient 

de l’un à l’autre, s’interrogeaient, souvent en criant, chacun 

cherchant à soutenir son opinion contre ses contradicteurs, ce qui 

amenait souvent un échange de paroles assez vives, qui 

provoquaient parfois des disputes plus ou moins violentes. 

Cependant, lorsque la mesure était dépassée, les deux partis 

décidaient, en toute amitié, de s’en remettre à l’arbitrage du 

Patriarche, après avoir assisté « au sacrifice non sanglant », 

autrement dit, à la sainte liturgie, à la messe. Le Collège des 

Saints Apôtres, dont on ne trouve aucune trace, à aucune époque, 

semble avoir été une expérience intéressante, mais qui n’eut pas 

de lendemain. 

L’École Patriarcale fut, elle aussi, désorganisée par la prise de 

Constantinople en 1204 par les Croisés de la IVe Croisade. Comme 

l’Université Impériale, elle fut rétablie après la reconquête de 

Constantinople, en 1261. Nous sommes mal renseignés sur l’École 

Patriarcale sous les Paléologues. Tout ce que nous savons, c’est 

que le chef de cette école portait alors le titre pompeux de 

didaskalos tôn didaskalôn, maître des maîtres. Vers 1400, elle 

semble s’être transportée au célèbre monastère de Stoudios, où 

elle compta jusqu’à 30 professeurs. Nous ignorons à peu près tout 

de la nature de l’enseignement donné sous les Paléologues à 

l’École Patriarcale. Mais il semble, toutefois, que l’humanisme y 

avait pris le pas sur la théologie. Au contraire de l’Université 

Impériale, qui disparut après la prise de Constantinople, en 1453, 

par les Turcs Ottomans, l’École Patriarcale subsista, comme le 

patriarcat, jusqu’aux temps modernes et son Directeur continua à 

porter le titre de mégas rhètor tès Mégalès Ekklèsias, grand 

rhéteur de la Grande Église, que prirent tous ses successeurs. 



26 
 

L’enseignement de la théologie, comme on le voit, n’était pas le 

principal et unique objet, même de l’École Patriarcale. C’est, en 

effet, dans les monastères que l’on formait les futurs théologiens. 

Les Écoles monastiques étaient aussi opposées à l’Université 

Impériale qu’à l’École Patriarcale par leur esprit et par leurs 

programmes. 

L’idéal du moine oriental était l’ascétisme le plus sévère, le 

mépris total du monde et de la science humaine, le mysticisme qui 

permet de conduire l’âme jusqu’au repos spirituel, l’hesuchia ou 

quiétisme. Aussi la littérature antique, avec son caractère païen et 

sa mythologie, apparaissait-elle au moins comme une œuvre 

diabolique, et c’était perdre son temps que de s’adonner aux 

sciences du vestibule de la porte, hè thuratèn gnôsis, å la science 

mondaine, hè Kosmikè gnôsis, au lieu d’aborder tout de suite la 

vraie science, hè gnôsis alèthès, c’est-à-dire la connaissance des 

Écritures et des ouvrages ascétiques. 

Malgré ce mépris pour l’humanisme, qui explique le 

malentendu à Byzance entre moines et humanistes, il restait, 

toutefois, dans chaque monastère, une école, réservée 

exclusivement, il est vrai, aux enfants appelés à devenir moines. 

Aux illettrés, on faisait apprendre par cœur le Psautier. Les 

novices, après avoir reçu une instruction générale, egkyblios 

paideia, sommaire, sous la direction du Maître commun, Koinos 

Kathègétès, apprenaient à lire les Écritures, les œuvres des Pères 

de l’Église, les ouvrages de morale pratique et les Vies des Saints ; 

bref, tout ce qui devait faire d’eux les théologiens dont l’Église 

orthodoxe avait besoin. À la culture antique, étudiée pour elle-

même, les moines opposaient une culture strictement chrétienne 

et ne cherchaient dans les auteurs païens de l’antiquité que des 

maîtres de grammaire et de rhétorique. 

Un trait est commun à tous ces enseignements, École 

Patriarcale, Écoles monastiques, Université Impériale, à Byzance. 

Leur but n’était nullement désintéressé, mais essentiellement 

utilitaire. L’École Patriarcale était avant tout une école 

d’apologétique et de propagande de l’orthodoxie chrétienne. Les 



27 
 

écoles monastiques s’étaient donné pour mission de bannir de 

l’enseignement toute trace d’hellénisme païen et de favoriser 

l’éclosion du mysticisme. Quant à l’Université Impériale, elle 

formait des hommes d’État, des juristes et des fonctionnaires 

instruits, capables de rendre des services à l’État et aussi à 

l’Église, car les évêques étaient, plus d’une fois, recrutés parmi ses 

maîtres et ses étudiants. À Byzance, en effet, on exigeait des 

fonctionnaires, non seulement des connaissances techniques, mais 

aussi une forte culture générale. On réclamait d’eux la science du 

beau langage, qui permettait de donner une forme élégante, un 

aspect littéraire aux actes et diplômes impériaux et aux édits 

officiels, d’où la place tenue par la rhétorique et la dialectique 

dans cet enseignement. Sans doute, le style ampoulé des 

documents officiels byzantins nous agace plus d’une fois. Mais il 

importe de ne pas méconnaître le service éminent rendu par les 

basileis à l’empire byzantin et à la civilisation européenne, en 

maintenant par un effort considérable et tenace dans leurs 

administrations la tradition d’une forte culture. Les fonctionnaires 

furent-ils recrutés exclusivement ou exceptionnellement dans les 

Universités Impériales ? La question ne saurait être tranchée en 

l’absence de textes décisifs. Mais il semble bien, en tout cas, que le 

recrutement des fonctionnaires parmi les gens très instruits fut la 

règle générale à Byzance ; les noms célèbres de Thémistios, au IVe 

siècle, de Photios au IXe siècle, de Psellos au XIe siècle, de Georges 

Acropolite et de Théodore Métochite au XIIIe siècle et de 

Sphrantzès au XVe siècle, en sont des preuves éclatantes. On 

comprend dès lors la haute estime dans laquelle les basileis 

tinrent toujours le corps enseignant, les forts traitements et la 

place élevée qu’ils attribuèrent aux professeurs dans la hiérarchie 

officielle. Cette politique donna à l’empire byzantin cette forte 

armature bureaucratique qui mit à sa disposition les moyens de 

résister pendant onze siècles aux assauts de la barbarie et qui lui 

permit de transmettre à l’Europe les biens inestimables de la 

civilisation hellénique, sans laquelle la Renaissance occidentale 



28 
 

n’aurait vraisemblablement pas été le magnifique mouvement 

intellectuel et artistique qui s’épanouit en Italie et en France. 

 

 

R. GUILLAND. 

 

Paru dans le Bulletin de l’Association  

Guillaume Budé en mars 1953. 

  
 

 
 

 
 
 

www.biblisem.net 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 

http://www.biblisem.net/

