
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

Quelques conseils 
 

 

de 

 

 

André TOWIANSKI 

 

 
DONNÉS À LOUIS T. DE NAPLES. 

 

 

 

 

 

 

Je vous remercie de la joie que vos deux lettres m’ont donnée ; 

je vous félicite de votre tendance chrétienne, de votre mouvement 

pour le triple sacrifice chrétien, pour la vie chrétienne réelle, 

pratique. Entrant autant qu’il m’a été possible dans votre position, 

j’ai tâché de sentir ce qui vous est le plus nécessaire, et je vous le 

présente, mais seulement d’une manière générale, car vous pourrez 

trouver de plus amples éclaircissements dans les écrits de l’Œuvre 

de Dieu. 

Le triple sacrifice chrétien et la vie chrétienne réelle, pratique, 

qui résulte de ce sacrifice, sont indispensables tant à votre esprit 

qui, en se dégageant de plus en plus, pourrait s’égarer et se perdre 



2 
 

dans des détours, qu’à votre corps subtilisé et faible qui, n’étant pas 

uni à votre esprit, n’étant pas fortifié par cette union, pourrait 

bientôt s’épuiser. En ce cas, votre vie sur la terre finirait avant le 

temps destiné, et la pensée de Dieu qui repose sur vous ne serait 

pas accomplie. Maintenez donc en vous, mon frère, le mouvement 

que Dieu, dans sa miséricorde, vous a donné pour ce qui est le plus 

nécessaire à votre salut, pour le triple sacrifice chrétien, pour la 

croix de Jésus-Christ portée dans l’esprit, dans le corps et dans 

l’action, et de là pour la vie chrétienne, réelle, pratique ; que cette 

essence chrétienne devienne votre loi, votre étoile ; travaillez à la 

connaître de plus en plus, en profitant des écrits de l’Œuvre de Dieu, 

où ce point capital est développé et présenté dans son application à 

divers champs, à diverses circonstances de la vie de l’homme. En 

faisant ce travail, éveillez en vous le mouvement, la vie chrétienne 

de l’esprit ; créez en vous l’organe chrétien, ce sentiment de plus en 

plus profond qui seul peut vous faire accepter cette essence 

chrétienne, et vous faire sentir comment tout ce qui arrive dans le 

monde par la volonté ou par la permission de Dieu conduit l’homme 

à accepter cette même essence et à accomplir la Volonté, le Verbe 

de Dieu, à arriver au salut qui lui est destiné. – Ayant beaucoup de 

facilité à saisir toute chose par l’intelligence ou par l’élan de l’esprit, 

vous serez tenté, mon frère, de travailler, même sur le champ 

chrétien, céleste, par cet organe inférieur. Mais un tel travail 

n’amène pas au but ; les choses célestes prises de cette manière, 

restent à la surface sans pénétrer dans le cœur, et il en résulte un 

grand dommage pour le salut de l’homme. Ce que Notre Seigneur 

Jésus-Christ a apporté du ciel pour sauver l’homme, ce fruit de son 

sacrifice, doit nécessairement être pris par le sacrifice. Le plus 

souvent, c’est sous la force de Dieu, au milieu des souffrances et des 

malheurs, que se crée dans l’homme le sacrifice, cet organe chrétien 

indispensable à son salut ; mais vous êtes appelé à le créer et à 

l’entretenir en vous par amour et sous la Grâce de Dieu, par votre 

travail intérieur, par vos efforts volontaires. C’est par cet organe 

qu’il faut prendre chaque vérité chrétienne ; il faut y arrêter son 

esprit, s’y fixer et y travailler autant qu’il est nécessaire pour 



3 
 

connaître et sentir la vérité, pour éveiller dans l’esprit et dans 

l’homme le mouvement qui est dû à la vérité. Vous avez donné des 

preuves de votre persévérance dans les travaux terrestres ; j’espère 

que vous appliquerez cette vertu au travail chrétien dont dépendent 

votre bonheur et votre salut. 

Votre esprit porte en lui le désir de recouvrer les droits de sa vie 

passée où il était libre, droits qu’il a perdus en passant de l’autre 

monde en ce monde ; il a besoin de la lumière et de la force qu’il n’a 

plus, de la vérité, de la vie, du mouvement qui lui sont propres. Mais 

jusqu’à présent il n’a pu recouvrer ces droits, ni satisfaire à ce 

besoin ; car au lieu de vivre selon la loi de Jésus-Christ, en union 

avec le corps et dans le triple sacrifice chrétien, il a vécu dans l’état 

de dégagement, séparé du corps, lors même qu’il a agi par le corps. 

Veillez donc surtout à ce que dorénavant votre esprit vive selon la 

loi de Jésus-Christ ; pliez-le à cette loi suprême, ne lui permettez 

pas d’errer un seul instant hors de la voie de Jésus-Christ ; veillez 

à ce que, ni par ses propres élans, ni sous l’impulsion du mal, il ne 

vole séparé du corps, il ne s’éloigne de la réalité ; tâchez toujours de 

le maîtriser, de l’émouvoir et de l’accorder au ton de Jésus-Christ, 

ton qui renferme le sentiment, l’amour, l’humilité, la soumission, le 

renoncement de soi-même ; tâchez qu’avec cet effort de l’esprit, il y 

ait toujours en même temps l’effort du corps pour s’élever à ce même 

ton. Dans ce mouvement chrétien d’esprit et de corps, pensez, 

parlez, agissez, faites également les grandes et les petites choses ; 

par là manifestez dans votre corps et dans toutes vos actions votre 

esprit ému et élevé au ton de Jésus-Christ ; vivez sur le champ où 

Dieu vous a placé pour que vous y accomplissiez vos devoirs. C’est 

ainsi qu’au lieu de vivre dans l’esprit seul, dans l’abstraction, la 

rêverie, les élans, dans tous ces détours où le mal a le droit 

d’éloigner l’homme de son but chrétien, vous vivrez pour ce but dans 

un travail chrétien continuel et réel ; tantôt vous vous efforcerez 

d’éveiller en vous le mouvement, la vie intérieure ; tantôt, ayant 

acquis ce bien chrétien, vous travaillerez sur quelque point de vos 

devoirs pour vous préparer à l’action, et vous agirez ; tantôt vous 

emploierez les aides propres à ranimer, à fortifier votre esprit et 



4 
 

votre corps ; et par tout cela, vous recouvrerez de plus en plus les 

droits de votre esprit, vous vivifierez et élèverez votre esprit et votre 

corps ; vous avancerez sur la voie de votre salut. 

Même dans la meilleure disposition d’esprit et d’homme, ne 

soyez jamais tranquille, ne restez jamais sans souci ni travail 

chrétien, autrement la bonne disposition que Dieu vous donne, au 

lieu de vous servir à progresser dans la voie qui vous est destinée, 

pourrait vous pousser sur le dangereux détour de la jouissance de 

la Grâce, de la jouissance du ciel. À chaque instant nous sommes 

entourés de dangers ; pendant même que la Grâce nous aide, les 

mauvais esprits qui veulent s’emparer de nous ne cessent de 

guetter le moment où nous serons satisfaits de nous-mêmes, où, par 

conséquent, nous serons sans nos armes chrétiennes. Soyons donc 

toujours timides, toujours en souci, soit pour obtenir la Grâce, soit 

pour l’employer au but pour lequel elle nous est donnée. L’abus que 

l’homme fait de la Grâce, du ciel, pour sa jouissance ou pour ses 

buts terrestres, est une des principales causes de ses malheurs. 

Ce souci et cet effort continuel, pour maintenir en vous et pour 

employer, comme vous le devez, la vie intérieure que la Grâce vous 

donne, c’est la prière en esprit et en vérité, dans laquelle vous devez 

persévérer depuis le matin jusqu’au soir, en accomplissant les 

paroles de Jésus-Christ : « Veillez et priez ». Faites donc cette prière 

intérieure à chaque moment, avant l’action et aussi pendant 

l’action, en tournant votre esprit vers Dieu, en vous humiliant 

devant lui, en renouvelant cette aspiration, ce recours intérieur à 

Dieu, qui est un véritable Sursum corda ! L’exemple nous en est 

donné par un bon enfant qui, tout en s’amusant, en parlant, en 

agissant, se tourne de temps en temps vers sa mère et la regarde 

pour voir si elle l’approuve, et qui, au moindre signe de sa part, 

s’arrête dans ce qu’il fait et prend la direction voulue par sa mère. 

– Le matin, votre travail intérieur, votre prière pourra être plus 

fervente ; dans la journée, au milieu de vos occupations, elle pourra 

faiblir, mais il faut toujours l’entretenir, car c’est le fil qui unit au 

ciel et par lequel arrive à l’homme la force d’en haut. La Grâce de 



5 
 

Dieu, le Saint-Esprit veut toucher, aider l’homme ; mais il ne peut 

le faire qu’autant que l’homme fait ce peu qui doit venir de lui. 

Mais pour pouvoir se tourner vers Dieu, il faut être pur, et il faut 

l’être sur tous les points : « Bienheureux ceux qui ont le cœur pur, 

parce qu’ils verront Dieu. » Si l’homme se fait, sur quelque point 

que ce soit, une réserve contraire à la loi de Jésus-Christ, s’il aime 

le mal, le faux en quoi que ce soit, le mal a le droit d’arrêter son 

esprit, de l’empêcher de se tourner entièrement vers Dieu, de le 

séparer ainsi de cette source unique de la force chrétienne. Quand 

l’homme est pur, le canal du ciel étant ouvert en lui, il lui est facile, 

en se tournant vers Dieu, de recevoir la force céleste, et alors par 

lui, poussière, la Grâce peut faire de grandes choses. 

En tenant toujours votre esprit tourné vers le champ de vos 

devoirs, tâchez de sentir quelles sont les actions qu’il vous est 

destiné d’y accomplir ; travaillez devant Dieu dans la prière, dans 

le sacrifice, afin d’obtenir la lumière et la force nécessaires pour ces 

actions, et notez tout ce que vous sentirez à cet égard. N’agissez 

jamais dans le trouble, dans le chaos intérieur, mais tâchez avant 

tout de vous tourner vers Dieu, de vous calmer, de vous concentrer ; 

même dans les circonstances subites, imprévues, arrêtez-vous, et 

consacrez au moins un instant à déposer un soupir devant Dieu, à 

implorer de lui la lumière et la force nécessaires pour accomplir sa 

volonté. C’est surtout dans les moments décisifs que le mal trouble 

l’homme, pour qu’il prenne sa direction sous l’impulsion et dans 

l’esclavage du mal. 

Gardez-vous du détour très dangereux et habituel aux hommes 

qui vivent par l’esprit dégagé, qui consiste à tolérer le mal, à en 

subir passivement l’influence, sous l’apparence de l’amour, de 

l’humilité, de la douceur, du respect pour la liberté du prochain. 

L’horreur du mal ne peut être séparée de l’amour du bien. Comme 

à chaque parcelle du ciel, à chaque vérité, à chaque bien est dû un 

mouvement d’amour et d’adoration, de même à chaque parcelle de 

l’enfer, à tout ce qui est faux, à tout mal est dû le mouvement de 

l’aversion et de l’horreur chrétiennes, mouvement qui, s’il ne peut 

toujours être produit en action devant les hommes, doit toujours 



6 
 

être créé dans l’âme et déposé devant Dieu. Le manque de ce 

mouvement prive l’homme de la communion avec le ciel qui porte la 

plus grande horreur pour tout mal, pour tout péché, et il le rend 

esclave du mal. Dieu compte les mouvements d’amour pour le ciel 

et les mouvements d’horreur pour l’enfer, et c’est surtout d’après ce 

compte que se trace la direction de l’homme, dans laquelle il est 

conduit ou par la Grâce de Dieu, ou par le mal auquel il s’est soumis. 

Ne pas détester le mal qui, ayant enchaîné l’esprit du prochain, 

le conduit à sa perte, ne pas se sacrifier pour délivrer le prochain 

des chaînes du mal, et par là contribuer à ce qu’il devienne la proie 

du mal, c’est l’extrême opposé de l’amour, et cependant on donne à 

cela le nom d’amour !... Peut-on dire que celui-là aime 

véritablement, qui, voyant des brigands entraîner son ami, ne veut 

faire aucun mouvement pour le délivrer de leurs mains, et cela, 

parce qu’il craint de manquer d’amour pour les brigands ?... La 

civilisation terrestre développée au détriment de la civilisation 

chrétienne, et le péché de la jouissance d’esprit, devenu aujourd’hui 

général, même sur le champ de la religion, surtout dans les nations 

et les classes plus civilisées, ont introduit dans le monde des idées 

fausses sur l’amour. On en a exclu le sacrifice, l’énergie, l’action, 

l’horreur du mal, tout ce qui constitue la vie et la force de l’amour, 

tout ce qui en fait une vertu chrétienne, céleste, et l’on donne le 

saint nom d’amour à ce qui n’en est qu’une forme trompeuse, une 

faiblesse, une délectation qui énerve l’esprit et le corps. 

Vous devez nourrir constamment dans votre âme l’amour de 

tout bien et l’horreur de tout mal, et, par amour pour Dieu et pour 

l’esprit du prochain, appliquer ces deux sentiments dans vos 

rapports avec chacun et surtout avec ceux qui vous sont les plus 

proches et les plus chers. Les liens de famille, la sympathie que 

nous éprouvons pour certaines personnes, sont des signes nous 

montrant que Dieu nous impose envers elles des devoirs plus 

graves ; c’est pourquoi vous devez chercher à connaître la vérité qui 

concerne les personnes liées avec vous, et avoir le courage de la leur 

exposer, par là leur rendre le service que Dieu leur a destiné de 

votre part, et vous mettre avec elles dans un compte pur. Même 



7 
 

dans les personnes dont la dignité terrestre ou le ministère sacré 

impose le respect, vous devez distinguer entre la pensée de Dieu 

qu’il faut vénérer et le mal qu’il faut détester ; vous devez porter en 

vous, et pour cette pensée de Dieu, et pour le mal, les mouvements 

qui leur sont dus, et manifester ces mouvements par votre action, 

si Dieu vous le destine et vous en ouvre le champ. Quand l’homme 

n’a pas l’horreur du mal, Dieu permet que les fruits du mal 

l’oppriment jusqu’à ce qu’il éveille en lui ce mouvement. C’est la 

cause des malheurs, des pressions, de l’esclavage que subissent les 

individus et les nations, c’est la cause pour laquelle actuellement 

l’homme, au lieu de trouver dans ses supérieurs spirituels et 

temporels l’aide qui lui est destinée pour son salut et son bonheur, 

trouve en eux une source de tant de difficultés et de douleurs !... 

En poursuivant vos études avec un élan et une fermeté 

extraordinaires, vous avez atteint votre but terrestre ; mais 

souvenez-vous que cette même force est inefficace pour vous faire 

atteindre votre but chrétien : le Royaume du ciel ne peut être 

emporté que par les armes chrétiennes, par l’amour et le sacrifice, 

par l’humilité, la soumission, la patience... ; c’est en persévérant 

dans une telle violence chrétienne, et en même temps, en vous 

sentant toujours indigne du ciel, que vous aurez l’appui du ciel, et 

qu’avec cet appui, vous parviendrez par degrés à votre but. 

Quelquefois Dieu éprouve l’homme par une sécheresse plus ou 

moins longue et pénible ; Jésus-Christ lui-même, sur la croix, a crié 

vers le Père éternel : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous 

abandonné ? » Vous devez vous attendre à cette épreuve, d’autant 

plus qu’après la mort de votre père, étant dans une semblable 

épreuve, vous n’avez pas persévéré. Dans cet état, votre unique 

salut sera de vous tourner vers Dieu, de vous humilier et de gémir 

devant Dieu, de frapper avec soumission et confiance aux portes du 

ciel, de faire enfin avec un souci redoublé tout ce que vous pourrez 

pour marcher sur votre route ; et la moindre chose faite par vous 

dans cet état aura une grande valeur devant Dieu, car elle 

témoignera de votre amour, de vos efforts pour rester fidèle à Dieu 

lors même que vous êtes délaissé par sa Grâce. 



8 
 

Tâchez d’avoir toujours une occupation appropriée à vos forces, 

afin qu’autant que possible, vous ne soyez point surchargé et que 

votre esprit et votre corps restent unis, puissent vivre dans la 

liberté et la réalité. Soyez tout entier à ce que vous faites, et faites-

le avec amour, avec calme et attention, vous souciant uniquement 

de ce que chaque chose soit faite comme elle doit l’être, en laissant 

le reste à Dieu. Lorsque votre esprit et votre corps ne sont pas unis, 

ne sont pas vivifiés et tournés vers le travail que vous avez à faire, 

ne faites pas ce travail par force, mais préparez-vous-y d’abord. Ne 

poussez pas le travail, même le plus heureux, jusqu’à l’épuisement 

complet de vos forces, mais interrompez-le par intervalles, pour 

vous reposer, pour fortifier votre esprit et votre corps. 

Ménagez votre corps qui est faible et qui, si vous en usiez sans 

la prudence chrétienne, pourrait bientôt ne plus suffire au feu de 

votre esprit. En travaillant intérieurement, en priant, faites dans 

votre esprit le plus de mouvements que vous pouvez, mais n’en 

faites dans votre corps qu’autant que cela est indispensable. 

Soignez votre corps, cherchez à connaître par le sacrifice quels sont 

ses besoins et satisfaites-y selon la vérité. Si vous êtes fatigué par 

le travail intérieur ou par celui de votre emploi, ranimez votre 

esprit et votre corps par des moyens terrestres, mais purs ; par 

exemple, allez au théâtre, faites des promenades, des lectures qui, 

sans vous fatiguer, peuvent vous récréer, vous occuper 

agréablement et utilement. Souvent dans la faiblesse intérieure et 

les tentations, le seul moyen de se défendre du mal est de se tourner 

vers la terre pure ; par là l’esprit se détourne du mal, de l’enfer qui 

l’obsède, et, redevenu libre, s’étant animé, il peut plus facilement se 

tourner vers le ciel. Outre ces moyens, éloignez-vous souvent de 

l’atmosphère spirituelle au milieu de laquelle vous vivez ; quittez, 

ne fût-ce que pour quelques moments, le lieu de votre séjour 

habituel ; par ce changement, vous éprouverez une grande aide, 

vous vous ranimerez, vous verrez et vous sentirez ce que, sans cela, 

vous n’auriez pu ni voir ni sentir. Je ne vous parle pas des aides les 

plus grandes que donnent l’église, les Sacrements etc. ; cette grave 

matière est traitée dans plusieurs écrits de l’Œuvre de Dieu, et les 



9 
 

conseils que j’ai donnés à ce sujet, afin que l’emploi de ces moyens 

salutaires aide à accomplir la volonté de Dieu, sont déjà pratiqués 

avec un grand profit dans le cercle italien. 

 
J’ai fait quelques questions à Towiański ; je lui ai dit entre autres 

choses que j’éprouve souvent une grande peine de ce que la plupart des 

prévenus que j’interroge d’après les devoirs de ma fonction judiciaire me 

répondent par des mensonges, non seulement quant aux délits dont ils 

sont accusés, mais même par rapport à des circonstances indifférentes. 

Towiański m’a répondu : 

 

L’amour véritable entre dans la position du prochain et n’exige 

pas de lui au-delà de ce qu’il peut faire. En entrant dans la position 

des prévenus, vous sentirez qu’en votre qualité d’employé 

judiciaire, vous êtes regardé par eux comme leur ennemi, comme 

n’ayant pas d’autre but que de les convaincre de leur culpabilité et 

de les faire condamner ; c’est pourquoi ils se méfient de vous et de 

tout ce que vous faites à leur égard, et si vous leur demandez la 

chose même la plus indifférente, ils craignent de dire la vérité. 

N’exigez donc pas d’eux ce qu’il leur est si difficile de faire, et ne 

vous étonnez pas de ce qu’ils ne le font pas ; mais tâchez de devenir 

l’ami de leurs âmes, de mériter en cette qualité leur amour et leur 

confiance, et désirez uniquement qu’ils fassent ce qui est essentiel 

pour leur salut, désirez que, dans leur intérieur, ils soient sincères 

devant Dieu, qu’ils reconnaissent leurs crimes et s’en humilient 

devant lui. Parlez-leur dans ce sens, du fond de votre âme, surtout 

à ceux que vous sentirez être bons intérieurement, car avec ceux 

qui, dans leur esprit, sont méchants et endurcis, avec ceux qui 

aiment le mal et qui, à cause de cela, ont encore besoin de 

l’opération sous la force de Dieu, il est difficile que vous fassiez 

quelque chose. Néanmoins ne jugez personne d’après les 

apparences, mais à l’exemple de Notre Seigneur Jésus-Christ, 

déposez pour chacun la mesure de sacrifice qui vous est destinée ; 

le livre des comptes de l’homme est devant Dieu, et il n’est pas 

ouvert à l’homme. Quelquefois celui qui a commis le crime le plus 

horrible est, devant Dieu, innocent de ce crime ; il l’a commis contre 



10 
 

sa propre volonté, sans que son esprit y ait participé, et même en 

portant en lui l’horreur de ce crime ; il l’a commis, poussé par les 

forces invisibles du mal, qui, par la permission de Dieu, se sont 

emparées de lui, afin qu’il soit puni de quelque autre péché qu’il a 

commis devant Dieu. Peut-être, par exemple, a-t-il vécu dans les 

rêveries, les vols d’esprit ou dans la tendance vers la terre seule, 

etc., et a-t-il rejeté pendant longtemps les appels de la Grâce, les 

avertissements et les réclamations de Dieu à quitter son détour et 

à entrer dans la voie chrétienne ; c’est donc à cause de ce péché qu’il 

aimait et dans lequel il s’obstinait que Dieu a permis au mal de 

s’emparer de lui et de lui faire produire les fruits les plus contraires 

à son esprit, afin que, par ces fruits, il reconnaisse son péché de 

résistance à Dieu et se soumette à sa volonté. Vous pouvez rendre 

le plus grand service à de pareils hommes, leur faciliter la 

contrition, et par conséquent, le salut éternel, lorsque, entrant par 

votre sacrifice dans leur position, vous leur ferez connaître la source 

de leur malheur, et leur présenterez, ne fût-ce qu’en quelques mots, 

ce dont dépend leur salut. En 1848, étant en prison à Paris et ayant 

acquis la confiance de mes compagnons de captivité, je me suis 

convaincu qu’un grand nombre d’entre eux souffraient pour des 

fautes dont, en réalité, ils n’étaient pas coupables, les ayant 

commises poussés par le mal, tandis que leur âme n’y avait 

participé que bien peu, ou même n’y avait pris aucune part. Par 

exemple, un soldat, après avoir un peu trop bu, s’en retournait avec 

son camarade ; chemin faisant, une dispute s’étant élevée entre 

eux, il voulut lui donner un coup de canne sur l’épaule, mais par 

malheur, il l’atteignit à la tempe et le tua ; pour ce fait involontaire, 

il fut condamné aux travaux forcés à perpétuité. Parmi mes 

compagnons de prison, il s’en trouvait aussi qui, dans les moments 

du saint élan révolutionnaire, s’étant grisés, et étant excités par des 

camarades violents, avaient enlevé quelques rails d’un chemin de 

fer ; pour cette action commise par eux comme une étourderie 

d’enfants, sans en calculer les suites, ils avaient été condamnés à 

dix ans de travaux forcés. Croyant voir en cela l’injustice de Dieu, 

ils blasphémaient contre Dieu ; mais ils se sont convertis dès qu’ils 



11 
 

ont senti que Dieu les punissait pour d’autres fautes qu’ils avaient 

commises envers lui. – Dans le canton de Zurich, les juges et le 

public sont consternés de ce que, dans ce temps, beaucoup de gens 

connus comme honnêtes et paisibles ont commis des crimes, même 

des meurtres ; la sagesse humaine est impuissante pour expliquer 

de pareils faits. 

 

 

André TOWIANSKI, Pisma, t. I, 1882. 

 
 
 

 
 
 

 
biblisem.net 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 

http://www.biblisem.net/

