
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

Résumé d’un entretien  
 

 

de 

 

 

André TOWIANSKI 

 

 
AVEC MATTHIEU M. 

 

 

 

 

 

 

 
Je me suis épanché de mon passé et, après m’avoir écouté, Towiański m’a 

dit : 

 

Je résume ainsi votre épanchement : dans votre jeunesse, votre 

esprit était tourné vers Dieu, vous aviez une tendance chrétienne 

et vous faisiez des efforts pour vivre chrétiennement ; après votre 

mariage, vous avez détourné votre esprit de Dieu, vous avez 

abandonné votre tendance et vous êtes entré dans des routes 

fausses. La miséricorde de Dieu vous a sauvé malgré vous, en ne 

permettant pas que le mal vous fît prospérer dans ces routes 

fausses ; vous y avez souffert, et, par ces souffrances, vous avez été 

poussé à revenir à la voie vraie. 



2 
 

Sentez, mon frère, l’extrême gravité du péché commis par 

l’esprit de l’homme lorsque, après s’être tourné vers Dieu et avoir 

suivi une tendance chrétienne, il s’en détourne et prend une 

tendance opposée. Beaucoup d’actes coupables, que le monde 

condamne, ne sont que peu de chose en comparaison de ce péché. 

Un homme qui, par exemple, surexcité par sa force corporelle, par 

ses passions, commet des crimes, peut en même temps aspirer dans 

son esprit à être délivré du mal qui l’entraîne ; il peut donc, tout en 

étant poussé par le mal, ne pas renier Dieu dans son esprit. Mais 

en vous, c’est l’esprit même qui s’est détourné de Dieu, qui l’a renié 

sciemment et volontairement ; c’est donc un péché bien plus grave, 

un péché d’esprit, péché mortel, puisqu’il donne la mort à l’esprit. 

Vous vous accusez d’avoir abandonné l’Œuvre de Dieu, mais ce 

n’est pas là votre faute capitale. L’Œuvre n’est qu’un moyen qui aide 

l’homme à être fidèle à Dieu, à accomplir sa Volonté, son Verbe. 

Vous auriez pu ne jamais entendre parler de l’Œuvre de Dieu, et 

cependant être fidèle à Dieu, seulement en obéissant à sa loi qui est 

gravée dans la conscience de l’homme. Votre faute n’est donc pas 

seulement d’avoir rejeté les aides que Dieu vous avait données, 

mais c’est surtout d’avoir abandonné la voie que Dieu a destinée à 

l’homme par son Verbe ; c’est le péché de la résistance à Dieu. 

Maintenant, pour vous, tout dépend de ce que vous voyez 

constamment votre péché dans cette lumière vraie, et que vous en 

sentiez la gravité autant que Dieu l’exige. Ce sentiment vous aidera 

à comprendre l’expiation que vous devez à Dieu, et à vous y 

soumettre. 

Sentez, mon frère, que vous ne pouvez expier votre péché que 

par une pénitence active, en donnant votre esprit à Dieu, à sa 

Volonté, à la voie qu’il a destinée à l’homme par son Verbe, et en 

produisant dans vos actions, pour la gloire de Dieu, pour le salut de 

votre prochain et de votre patrie, les fruits de cette pénitence, de ce 

retour de votre esprit à Dieu. Pour voir et sentir, comme vous le 

devez, votre péché ainsi que ce qui peut l’expier, il faut que vous 

vous éleviez au degré de l’époque chrétienne supérieure où se trouve 

la lumière nécessaire pour une telle action. Il faut donc que vous 

profitiez de l’aide que donne l’Œuvre de Dieu pour entrer dans 

l’époque supérieure, que vous preniez la croix à laquelle cette 

Œuvre appelle l’homme, et cette croix vous donnera la force 



3 
 

nécessaire pour accomplir votre pénitence. C’est un grand fardeau, 

mon frère ; aurez-vous assez de courage pour le porter ? 

 
Je dis que l’action m’est facile quand j’ai en moi le sentiment, mais qu’il m’est 

difficile de sentir autant qu’il le faut. 

 

Oui, c’est en cela qu’est la difficulté. La vie intérieure, le 

sentiment, le feu chrétien, ce fruit de la Grâce, c’est l’unique force 

pour voir et sentir la vérité chrétienne, et pour agir selon cette 

vérité. Quand l’homme porte en lui cette force chrétienne, céleste, 

non seulement il lui est facile d’agir chrétiennement, mais une telle 

action est pour lui un besoin. Tous ceux qui combattent aujourd’hui 

la vérité deviendraient en un instant ses plus zélés serviteurs s’ils 

pouvaient avoir en eux le sentiment, le feu chrétien. Mais lorsque, 

par suite de son péché, l’homme a perdu la Grâce, et n’a pas en lui 

la force chrétienne, il lui est alors difficile, non seulement d’agir, 

mais même de voir selon la vérité. Vous pouvez, mon frère, être 

dans ce cas, et cependant il faut, pour votre salut, que, même dans 

cet état de faiblesse, de ténèbres, de mort intérieure, vous voyiez 

toujours de même, que la vérité soit toujours pour vous la vérité ; 

que, sans pouvoir même la sentir, vous lui soyez fermement 

attaché, même au milieu des attaques du mal qui s’efforcera de vous 

enlever cette ancre de salut. 

Le mal ne vous tentera pas, mon frère, sous sa propre forme, en 

vous présentant des buts terrestres ; il vous tentera sous des formes 

saintes, afin qu’en repoussant la vérité qui vous montre vos dettes 

et vos devoirs envers Dieu, vous cessiez de vous efforcer, vous 

renonciez à vos résolutions chrétiennes, vous cherchiez le repos 

dans la fausse dévotion, dans les seules pratiques religieuses, et 

vous croyiez faire votre pénitence dans cette route fausse, où tout 

se fait seulement dans la forme, sans aucun mouvement intérieur, 

aucun sentiment, aucune contrition, aucune action. Le mal vous 

présentera aussi d’autres routes fausses, par exemple celle du 

dégagement de l’esprit et de la sainteté morte, et cela, pour vous 

amener plus facilement, sous cette sainte forme, à repousser la 

vérité et la pénitence vraie, active, à vous décharger ainsi de la 

croix, et enfin à condamner comme une hérésie, la vérité, et avec 



4 
 

elle, la pénitence vraie et la croix qu’elle impose. Un tel jugement, 

porté par vous, serait le triomphe complet du mal. 

C’est là un écueil contre lequel l’homme échoue ordinairement ; 

il est fidèle à Dieu quand, par sa Grâce, il a la vie intérieure, le 

sentiment, le feu chrétien, et il devient infidèle aussitôt 

qu’abandonné par la Grâce, il se trouve dans la sécheresse et la 

mort intérieure. 

Quel sera donc votre refuge contre cette tentation ? Privé de 

l’aide de la Grâce, vous devez faire des efforts extraordinaires pour 

vous attacher fortement à la vérité que le mal veut vous arracher ; 

dans ce but, vous devez gémir devant Dieu, implorer sa miséricorde, 

ne fût-ce que des lèvres, si vous ne pouvez le faire autrement, 

pourvu que vous ne renonciez pas à la vérité, que vous lui restiez 

fidèle, que vous ne preniez pas le bien pour le mal, le ciel pour 

l’enfer, comme cela arrive souvent dans les temps actuels où le mal 

tente l’homme sous des formes saintes. Soutenir cette fidélité à la 

vérité, au milieu de telles contrariétés, sera votre pénitence ; c’est 

par votre fidélité gardée au prix de grands efforts que vous 

satisferez à Dieu pour votre infidélité passée ; c’est seulement ainsi 

que le mal ne parviendra pas à vous éblouir et à vous subjuguer. 

En marchant dans cette voie, vous ne vous reposerez pas dans 

les formes de l’Église, comme si c’était votre but, mais vous 

profiterez de l’aide que donnent ces formes comme d’un moyen pour 

arriver à votre but ; vous puiserez dans la prière, dans les 

sacrements, la force pour faire votre pénitence vraie et active ; vous 

y puiserez la vie, le sentiment, le feu chrétien nécessaire à vos 

actions pour Dieu, le prochain et la patrie. En vous approchant 

ainsi, même le plus souvent, des sacrements de la Pénitence et de 

l’Eucharistie, vous ne vous imaginerez pas que, par ces actes, vous 

accomplissez déjà l’expiation due à Dieu, mais vous n’y verrez 

qu’une aide pour faire cette expiation. Souvenez-vous, mon frère, 

qu’on ne peut être fidèle à Dieu sans être très pieux, mais qu’il faut 

l’être selon la vérité. 

Outre les aides que vous pouvez trouver dans l’Église, vous 

devez en chercher dans la nature qui, étant sur la voie de Dieu, est 

d’un grand secours pour l’homme sans cesse entraîné dans des voies 

détournées. Vous devez en chercher aussi dans les arts ; par 

exemple, les tableaux, la musique, une bonne pièce de théâtre, qui 



5 
 

éveillent et émeuvent l’âme, peuvent vous aider beaucoup si vous y 

avez recours avec la disposition nécessaire pour recevoir la Grâce 

qui peut vous toucher. Selon votre état intérieur, ce sera tel moyen 

ou tel autre qui vous aidera davantage, et quand vous aurez un vrai 

désir de trouver ce qu’il vous faut pour le moment, la voix 

intérieure, cette voix de la Grâce, vous le fera sentir et voir. 

Je résume ce que je viens de vous dire : le triple sacrifice, la croix 

de Notre Seigneur, c’est tout pour vous ; ce sacrifice, cette croix 

consiste à éveiller en vous la vie, le sentiment, le feu chrétien, et à 

les manifester dans votre corps, dans vos paroles et vos actions. 

C’est là votre unité, le but auquel doivent être employées toutes les 

aides célestes et terrestres. 

Le commencement vous sera difficile, parce que, à cause de vos 

comptes passés, il se peut que d’abord la Grâce ne vous aide pas ; 

mais tout dépend de votre persévérance. 

 
Je dis que je vois tout cela et que je m’y unis ; mais que j’aspire avant tout à 

ne pas perdre la confiance en Dieu, à ne pas tomber dans le désespoir. 

 

Il faut que vous voyiez cela dans toute la vérité. Dieu, en 

assignant un but à l’homme, lui donne l’aide de sa Grâce pour qu’il 

puisse l’atteindre, et quand par son péché l’homme a perdu cette 

Grâce, il faut qu’il fasse lui-même une certaine partie de sa route, 

en redoublant d’efforts pour expier ainsi sa négligence passée. 

Pourquoi donc se désespérer ? Si, pour retourner à Turin par le 

chemin de fer, il vous fallait aller d’ici à la gare à travers le sable ou 

la boue, croiriez-vous que ce fût un si grand malheur de faire ce peu 

de chemin difficile pour atteindre le chemin si facile ? Non 

certainement, et vous y penseriez à peine. Ne dites donc pas que 

votre position est malheureuse ; après un peu de chemin difficile, 

vous atteindrez le chemin de fer. 

Le mal s’efforcera de vous voiler le but et de ne vous montrer 

que le sable et la boue ; mais vous, mon frère, vous devez voir non 

seulement le sable et la boue, mais aussi la gare, le chemin de fer 

et Turin. 

De plus, si vous faites cette partie difficile du chemin comme 

vous le devez, c’est-à-dire, avec patience, en vous efforçant, en 

gémissant devant Dieu, ce trajet durera peu et il sera facile ; car 



6 
 

dans ces jours de la miséricorde de Dieu, les sables et les boues qui 

séparent l’homme de sa route peuvent être traversés bien plus 

facilement qu’auparavant. Ne craignez pas le sable et la boue, 

craignez plutôt, en hésitant, de perdre ces jours de miséricorde, 

après lesquels celui qui serait resté dans le sable et la boue pourrait, 

pendant des siècles, éprouver des obstacles qui l’empêcheraient 

d’entrer dans la voie destinée. Mettez-vous donc en route, mon 

frère, avec joie et confiance ; entrez dans votre voie comme dans un 

champ d’expiation et de mérite. Quand l’homme, délaissé par la 

Grâce, fait dans cet état tout ce qu’il peut, il acquiert plus de mérite 

que s’il faisait de grandes actions, étant porté par la Grâce. 

Oh ! combien il doit être nécessaire à l’homme d’être abandonné 

par la Grâce, puisque Notre Seigneur Jésus-Christ lui-même, sur la 

croix, s’est écrié : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous 

abandonné ! » 

 
Consolé par ces vérités, je me suis écrié : « Oh ! pourquoi n’ai-je pas en ce 

moment plus de mouvement pour adorer ces vérités ! Mais je m’efforcerai de faire 
ce que je pourrai. » Towiański m’a dit : 

 

Quand vous faites tout ce que vous pouvez, Dieu est satisfait, et, 

par conséquent, les hommes aussi doivent l’être. Celui qui est libre 

court avec transport à la rencontre de son ami et l’embrasse ; mais 

celui qui est chargé de chaînes fait beaucoup s’il fait un geste, et son 

ami en est content. 

Le plus grand danger pour vous, c’est de ne pas accepter au fond 

de votre âme, de ne pas adorer par votre mouvement intérieur, par 

votre sentiment, par votre sacrifice, les vérités chrétiennes qui vous 

sont présentées, mais seulement de les prendre par la tête, de les 

peser, de raisonner sur ces vérités, de les juger froidement par la 

raison seule. Prendre ce qui vient de Dieu, les vérités célestes, 

chrétiennes, seulement par la raison et l’intelligence, cela mène 

droit à l’enfer ; car la raison et l’intelligence, ces facultés terrestres 

auxquelles aujourd’hui l’enfer s’adresse et s’unit le plus, peuvent 

prouver à l’homme que le ciel, c’est l’enfer, et que l’enfer, c’est le 

ciel. 

On ne peut voir, sentir et comprendre la vérité chrétienne que 

par le sacrifice ; si donc l’homme est sans sacrifice, sans cette force 

nécessaire pour voir et sentir la vérité, au moins qu’il y croie et qu’il 



7 
 

s’efforce, autant qu’il le pourra, de la voir et de la sentir. Le sacrifice 

ou la foi : voilà donc ce qui peut vous préserver du péché contre le 

ciel, de ce péché mortel. Prenez ces vérités au fond de votre âme, et 

ce sera déjà la moitié de l’action. 

 
J’ai demandé comment je dois agir envers ceux de mes parents qui 

repoussent toute vérité, et qui néanmoins exigent de moi que je continue à les 
aider matériellement. 

 

Jésus-Christ a dit : « Quiconque fait la volonté de mon Père..., 

celui-là est mon frère... » Il faut d’abord faire le sacrifice nécessaire 

pour lier avec le prochain l’union en Jésus-Christ, pour s’unir avec 

lui dans la vérité, et ensuite il faut l’aider matériellement ; alors 

cette aide sera donnée au nom de Jésus-Christ et pour Jésus-Christ. 

L’aide que l’on donne au prochain, seulement à cause des liens du 

sang, l’aide matérielle, extérieure, sans l’aide intérieure, n’est pas 

une aide chrétienne ; car elle n’est donnée que pour le sang, pour la 

terre, sans avoir égard à Jésus-Christ, à l’esprit du prochain, à son 

salut. 

Il faut faire tout par amour de Dieu et du salut du prochain ; il 

faut donc, avant d’aider matériellement le prochain, aider d’abord 

son esprit ; il faut faire le sacrifice pour sentir la vérité qui lui est 

nécessaire, pour la lui exposer, et pour s’unir avec lui dans cette 

vérité. 

Cependant il faut quelquefois aider le prochain d’abord 

matériellement, afin qu’il accepte plus facilement l’aide destinée à 

son esprit. Par exemple, à celui qui a faim, qui souffre du froid, on 

ne peut pas tout de suite présenter la vérité, il faut d’abord pourvoir 

à ses besoins. Mais se borner à donner l’aide matérielle au prochain 

sans faire aucun sacrifice pour son salut, ce n’est pas donner pour 

Jésus-Christ, et celui qui aura agi ainsi par faiblesse n’aura pas la 

récompense d’une bonne action chrétienne. Ce n’est que le bien fait 

au nom de Jésus-Christ et pour Jésus-Christ, par amour pour le 

salut du prochain, qui sera récompensé ; heureux celui qui, au 

moins une fois dans sa vie, aura fait le bien dans toutes ces 

conditions ! 

 
Towiański a raconté quelques faits qui m’ont montré clairement ce que c’est 

que de donner au nom de Jésus-Christ et pour Jésus-Christ, et combien est 



8 
 

fructueux le bien qu’on fait dans cet esprit. Des pauvres à qui on avait refusé une 
aumône, parce qu’ils avaient repoussé la vérité qui leur avait été présentée, ont 
été ensuite poussés par les souffrances et ont fini par accepter cette vérité ; ils en 
ont été heureux et ont remercié de ce qu’on leur avait refusé auparavant l’aumône 
qu’ils avaient demandée ; après leur conversion, leur position matérielle s’est 
améliorée, et pour quelques-uns, cette amélioration est arrivée au moment même 
de leur conversion. Towiański a ajouté qu’il agit ainsi, même avec les enfants qu’il 
rencontre dans ses promenades ; il les observe, il parle avec eux, et, suivant leur 
disposition, il leur donne ou leur refuse des bonbons, en se servant du don ou 
du refus pour agir sur leur esprit ; de cette manière, plusieurs enfants se sont 
corrigés. 

 

Je vous cite ces exemples – a ajouté Towiański – pour que vous 

preniez l’esprit de cette action et que vous l’appliquiez dans toutes 

les circonstances semblables. 

 

 

 
André TOWIANSKI, Pisma, t. I, 1882. 

 
 
 

 
 

 
 

biblisem.net 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 

http://www.biblisem.net/

