L’Evangile
compris par le coeur

par
Alexandre VINET

1. Cor. II1. 9. 10.

« Ce sont des choses qui n’étaient point montées
au cceur de ’'homme, et que Dieu a préparées a
ceux qui 'aiment. »



Dieu a destiné le monde a étre non-seulement le théatre de
notre activité, mais aussi 'objet de notre étude. Il a caché dans les
profondeurs de la nature d’innombrables secrets qu’il nous invite a
sonder, d'innombrables vérités qu’il nous encourage a découvrir.
Pour pénétrer ces secrets, pour découvrir ces vérités, i1l faut
posséder certaines facultés intellectuelles, et les avoir
convenablement exercées, mais rien au-dela. Les dispositions du
cceur n'ont aucune influence directe sur lacquisition des
connaissances de ce genre. Il en est de ces connaissances comme
de la pluie que Dieu fait tomber sur les justes et sur les injustes, et
du soleil qu’il fait luire sur les bons et sur les méchants. Le savoir
ne suppose pas nécessairement un coeur droit ni un caractere
bienveillant ; et il est malheureusement trop commun de voir les
plus beaux dons du génie réunis a un fond déplorable d’égoisme et
a la plus grande dépravation de moeurs. Dieu semble avoir
indifféremment préparé les vérités de la science humaine pour ses
amis et pour ses ennemis. Il n’en est pas de méme des vérités
religieuses. Dieu, est-i1l dit dans mon texte, les a préparées pour
ceux qui l'aiment. Non point qu’il ait exclu de leur possession les
savants et les hommes de génie ; mais ni le génie ni le savoir ne
sont ici suffisants comme dans d’autres sciences. L’amour est
nécessaire. L’amour est le seul véritable interprete des vérités de
I'Evangile. La sagesse de ce monde et des principaux de ce monde
est vaincue par la simplicité de 'amour ; 'amour est la sagesse
entre les parfaits, conformément a cette parole de saint Jean :
Celui qui aime Dieu, c’est celui-la qui connait Dieu.

Il arrive donc entre Dieu et 'homme ce qu’on voit arriver entre
deux personnes dont la langue differe ; i1l faut qu’'un interprete,
versé dans les deux langues, intervienne entre les deux parties, et,
prétant loreille aux paroles de l'une, les mette a la portée de
Pautre en les traduisant dans I'idibme qu’elle comprend. Or, entre
Dieu et 'homme, entre l’Evangile et notre ame, cet interprete,
c’est 'amour. L’'amour rend intelligibles a 'homme les vérités de
I’Evangile; non point ces vérités abstraites qui sont relatives a
I'essence méme de Dieu, et dont la connaissance, comme nous



lavons vu, est également inaccessible et inutile pour nous, mais
ces autres vérités qui concernent nos rapports avec Dieu, et qui
constituent le fond méme de la religion. Ce sont ces vérités qui
échappent a la raison et que 'amour saisit sans peine.

Vous vous étonnez peut-étre de voir remplir par 'amour, par
un sentiment du coeur, un role qui vous parailt appartenir a la
raison seule. Mais veuillez considérer que la plupart de nos
connaissances dérivent immédiatement d’autre chose que de la
raison. Quand nous voulons obtenir la connaissance d’un objet de
la nature, c’est tout premierement de nos sens, non de notre
raison, que nous faisons usage. Cest par la vue que nous
acquérons d’abord une idée de I'étendue et de la forme des corps ;
par l'ouie que nous acquérons une idée des sons ; par l'odorat, une
1idée des odeurs. Il faut bien ensuite que la raison prenne un role,
et qu’elle joigne ses opérations a celles des organes ; mais quelle
que soit 'ilmportance de son intervention, on doit convenir que la
connaissance des objets sensibles et de leurs propriétés dérive
essentiellement des sens.

Les choses ne se passent point d'une autre maniere dans le
monde moral. Ce n’est point par l'intelligence seule, ni par
I'intelligence d’abord, que nous pouvons juger des choses de cet
ordre. Pour les connaitre, nous avons aussi un sens, qui s’appelle
le sens moral. L’intelligence peut intervenir ensuite comme
auxiliaire ; elle observe, elle classe, elle compare nos impressions,
elle ne les produit pas; et il serait aussi peu raisonnable de
prétendre que nous les lui devons que d’assurer que cest par
Poreille qu’on obtient la connaissance des couleurs, par la vue, des
parfums, et par l'odorat, des sons et des accords. Les choses du
cceur ne sont véritablement comprises que par le cceur.

Permettez-nous de nous arréter un moment sur cette idée ; car
nous sentons le besoin de nous bien expliquer. En disant que le
cceur comprend, disons-nous que le cceur devient raison, que le
cceur raisonne ? Nullement. Le coeur ne comprend point comme la
raison ; mais il comprend aussi bien, si ce n’est mieux. Pour la
raison, quest-ce que comprendre ? C’est saisir le lien logique, la



chaine d’idées qui joint ensemble deux ou plusieurs faits ; c’est se
convaincre, s’assurer par un moyen quli n’est pas l'expérience ;
c’est se mettre, par I'esprit, en rapport médiat avec des objets dont
le contact immédiat nous est refusé. La compréhension de I'esprit
n'est donc, a le bien prendre, quun supplément aux inévitables
lacunes de I'expérience. Ces lacunes de 'expérience tiennent ou a
I'absence des objets, ou a leur nature, qui n’a pas de point de
contact avec la notre. Si ces deux obstacles n’existaient pas, ou s’il
était possible de les éloigner, 'nomme n’aurait plus rien a
comprendre ; car il toucherait, il palperait, 1l golterait toutes
choses. La raison serait remplacée en lui par l'intuition. La ou
I'intuition a lieu, il n'y a plus compréhension, parce quil y a
mieux ; ou si 'on veut encore que ce soit compréhension, c’est une
compréhension d’'une nouvelle nature, d'un ordre supérieur, qui
s’explique tout sans peine, a qui tout est clair, mais qui ne saurait
se communiquer par des paroles a la raison d’autrui.

Or, telle est, mes freres, la compréhension du coeur. Sans doute
elle a ses bornes précises. Elle s’étend a tout ce qui est du ressort
du sentiment ; elle ne va point au-dela. Mais la raison a ses
limites tout aussi bien marquées, et ne peut pas plus les franchir
que le coeur ne peut dépasser les siennes. Appliquée aux choses
qui sont exclusivement du domaine du sentiment, elle erre dans
Pobscurité ; on passe a coté d’elle comme a coté d'une étrangere ;
elle n’entend point, elle n’est point entendue ; et elle se retire d’'un
débat inutile sans avoir ni rien pris, ni rien donné. La raison d'un
coté, le coeur de 'autre ne se comprennent point, et ne s’accordent
mutuellement qu'une dédaigneuse pitié.

Et pour vous rendre cette vérité plus sensible, supposez d’'un
coté un homme généreux, un héros, une ame incessamment
consumée par la noble flamme du dévouement, de l'autre un
homme d’une intelligence rapide, d’'une raison vaste et profonde,
mais dépourvu, s’il était possible, de toute sensibilité ; ne croyez-
vous pas que le premier sera toute sa vie une énigme pour 'autre ?
Comment, en effet, ce dernier concevrait-il des élans
d’enthousiasme, des actes d’abnégation, des paroles sublimes, dont



la source n’a jamais existé dans son ame ? L homme spirituel, est-
1l dit dans le méme chapitre ou nous avons pris notre texte,
[’homme spirituel juge de toutes choses, et personne (a moins d’étre
spirituel) ne peut juger de lui. Appliquons, par supposition, cette
parole a la créature sensible et généreuse dont nous parlons :
personne, a moins d’avoir le germe des mémes sentiments, ne peut
juger d’elle ; et c’est ce qu’'ont bien reconnu ceux qui ont dit que les
grandes ames passent dans le monde sans étre comprises.

Affectation ! hypocrisie ! entend-on souvent crier a la vue de
certaines manifestations, et surtout des manifestations
religieuses. Une chaleur qui embrase toute 'ame, qui dispose de
toutes les facultés, qui renait incessamment de son propre fonds,
parait trop étrange a quelques-uns pour qu’ils y puissent croire. Il
ne leur manque pour y croire que de I’éprouver ; mais il est str
aussi qu’'a moins de I’éprouver ils ne la concevront jamais. Et ils
continueront a taxer d’affectation, d’hypocrisie un sentiment qui
peut-étre se contient, se dissimule, et ne laisse paraitre que la
moitié de sa force. Erreur bien naturelle! Tous les efforts de
I'intelligence la plus active ne pourraient nous donner 1'idée de la
saveur d'un fruit que nous n’avons jamais gouté, du parfum d’une
fleur que nous n’avons jamais respirée, encore moins dune
affection que nous n’avons jamais ressentie.

Il en est des hauteurs de 'ame comme des magnificences du
firmament. Lorsque, par une nuit sereine, des milliers d’astres
étincellent sur le front des cieux, cette éclatante richesse de la
voute étoilée ravit quiconque a des yeux ; mais celul a qui la
Providence a refusé le bienfait de la vue, en vain il aurait I'esprit
ouvert aux conceptions les plus hautes, en vain sa capacité
intellectuelle dépasserait de beaucoup celle du commun des
hommes ; toute cette intelligence, et toute la force qu’il pourrait
encore ajouter par ’étude a ses rares facultés, ne I'aideront en rien
a se faire une 1dée de ce ravissant spectacle ; tandis qu’a ses cotés
un homme sans talent et sans culture n’a besoin que d’entr’ouvrir
les paupieres pour embrasser d'un regard et s’approprier en
quelque sorte toutes les splendeurs du firmament, et pour recevoir



dans 'ame par les yeux les impressions qu’'un tel spectacle ne peut
manquer de produire.

Un autre ciel, un ciel plus magnifique que la voute d’azur
étendue sur nos tétes, se déploie a nos regards dans I’Evangﬂe ; de
divines vérités sont les astres de ce ciel mystique, et y brillent plus
lumineuses et plus pures que les étoiles dans le firmament ; mais
1l faut un ceil pour les voir ; et cet ceil, mes freres, c’est 'amour.
L’Evangile est une ceuvre d’amour; le christianisme n’est que
Pamour réalisé sous sa forme la plus pure ; et comme la lumiere de
ce monde ne peut étre connue que par 'ceil, 'amour ne peut étre
compris que par 'amour.

Vous auriez épuisé les forces de votre raison et les ressources
de votre science a établir Pauthenticité des Ecritures ; Vous auriez
a merveille expliqué les contradictions apparentes de nos saints
Livres ; vous auriez saisi ’enchainement des vérités capitales de
l’Evangile; vous auriez fait tout cela que, si vous n’aimiez pas,
I'Evangile ne serait encore pour vous qu'une lettre morte et un
livre fermé ; ses révélations ne seraient devant vous que comme
des abstractions et de simples idées, son systeme que comme une
spéculation unique dans son genre ; que sais-je ? ce que I’Evangile
renferme de plus attrayant, de plus précieux et de plus doux ne
vous paraitrait qu'une conception arbitraire, un dogme étrange,
une épreuve laborieuse de votre foi, et rien davantage.

Mais quentre I'Evangile et I'Ame humaine 'amour s’avance,
doux, gracieux, lumineux interprete, alors la parole de I’Evangile
aura pour nous un sens, et un sens aussi clair que profond ; alors
notre esprit se trouvera au large et a l'aise au milieu de ces
révélations étranges ; alors ces vérités que nous avions acceptées
par soumission, par obéissance, nous deviendront aussi familieres,
aussl nécessairement vraies que les vérités vulgaires et de tous les
jours sur lesquelles roule notre existence ; alors nous pénétrerons
sans effort dans ce merveilleux systeme que notre raison craignait
pour ainsi dire de voir de trop pres, dans une appréhension
confuse de se laisser tenter a l'incrédulité ; alors peut-étre nous
nous étonnerons de ne l'avoir pas pressenti, deviné, trouvé ; de



n’avoir pas compris, avant toute révélation, qu'un tel systéeme était
aussl nécessaire a la gloire de Dieu qu’au bonheur de 'hnumanité.

Aussi longtemps qu’avec sa seule raison ’'homme a gravi sur le
Calvaire et fait le tour de la croix, il n’y a pour lui que ténebres
dans I'ceuvre divine de 'expiation. Des siecles entiers il resterait
en contemplation devant ce fait mystérieux, qu’il ne parviendrait
point a en soulever les voiles. Eh ! comment la raison, la froide
raison comprendrait-elle quelque chose a cette substitution de
I'innocent au coupable, a cette miséricorde qui se déploie dans la
rigueur des supplices, a cette effusion de sang hors de laquelle,
est-11 dit, il n’y a point dexpiation ? Elle ne fera pas, jose
Paffirmer, un seul pas vers l'intelligence de ce divin mystere,
jusqu’a ce que, jetant a ’écart d'ingrates spéculations, elle remette
a un plus habile le soin de terminer 'affaire. Ce plus habile, c’est
le coeur ; 1l se fixe tout entier sur 'amour qui éclate dans 'ccuvre
de la rédemption ; il s’attache sans distraction sur le dévouement
de I'adorable victime ; il laisse 'impression naturelle de cet amour
sans exemple pénétrer librement et se déployer a l’'aise dans son
mtérieur. Oh! comme alors se déchirent rapidement tous les
voiles et s’évanouissent toutes les ombres ! Comme celui qui aime
trouve peu de difficultés a concevoir 'amour ! Comme il lui parait
naturel que Dieu, infini en toutes choses, soit aussi infini dans la
charité ! Comme, en échange, 1l lui parait inconcevable que des
cceurs humains puissent ne pas sentir la beauté d’'une ceuvre sans
laquelle Dieu ne serait pas manifesté tout entier! Comme il
s’étonne de l'aveuglement de ceux qui lisent et relisent les
Kcritures sans en comprendre la vérité centrale, qui passent et
repassent aupres de 'amour sans reconnaltre, sans apercevoir
Pamour !

L’Ecriture sainte lui avait parlé de la priere comme d’un
énergique moyen d’attirer les graces de Dieu, comme dune
puissance a laquelle la puissance divine veut bien se soumettre, et
qui, en quelque maniere, semble partager avec Dieu méme
Iempire de l'univers. Devant une telle idée la raison reste
confondue. Il n’est pas d’objection quelle n’éleve involontairement



contre un dogme qui pourtant tient a l'essence méme de la
religion. Mais pour le cceur, mes freres, que ce dogme est beau,
qu’il est naturel, qu’il est probable, qu’il est nécessaire ! Comme le
coeur s’en empare avec empressement ! Comme il se hate de le
mettre au rang de ses convictions les plus cheres ! Et combien lui
paraissent misérablement et follement sages ceux qui, sentant
d’'un co6té qu’'une religion sans priere n’est pas une religion, et d’'un
autre coté que laction de la priere sur les destinées est
inexplicable, se résolvent a demeurer dans le vague sur ce sujet,
attendent, et ne prient pas !

Il en est de méme de bien d’autres mysteres du christianisme,
ou plutot du christianisme dans son ensemble. Méme pour ceux
qui le regoivent comme une religion divine, méme pour ceux qui y
croient par l'esprit, i1l est voilé, 1l est vide, il est mort aussi
longtemps qu’ils n’appellent pas le coeur au conseil. Il est, parmi
les croyants sinceres, beaucoup dhommes qui ont tourné
longtemps autour du christianisme, religion de leur esprit, comme
autour d'un sanctuaire impénétrable, frappant tour a tour a toutes
les portes de cet asile sans le voir s’ouvrir, revenant sans succes
vers ces portes déja plusieurs fois tentées, croyant a la fois et ne
croyant pas, chrétiens par leurs désirs, paiens par leurs
espérances, convaincus et non persuadés, éclairés et non point
consolés. Cest a ceux-la que je m’adresse ; je fais appel a leur
sincérité, et je leur demande : D’ou vient que vous croyez, et que
vous n’avez encore que les charges et non les bénéfices de votre
fo1 ? D’ou vient que vous portez la fol comme un joug qui vous géne
et vous pese, non comme des ailes qui vous soulévent au-dessus de
vos miseres et du monde ? D’ou vient qu’au sein de cette religion
que vous avez acceptée et que vous croyez, vous étes étrangers,
dépaysés, et comme hors de votre atmosphere naturelle ? D’ou
vient que vous n’étes pas a la maison dans la maison de votre
pere ? Mettons le doigt sur la plaie. C’est que votre coeur n’est pas
encore touché. Il fallut que le ceeur de Lydie souvrit pour qu’elle
comprit les choses que Paul enseignait. Cest de méme votre coeur
qui doit s’ouvrir, afin de comprendre des vérités que le coeur seul



peut comprendre. Ou, pour nous servir de I’énergique langage de
I'Ecriture, il faut qu'un cceur de chair prenne dans votre sein la
place d’'un coeur de pierre.

Hélas ! avec une conviction solidement fondée, avec 'orthodoxie
la plus complete, combien ne voit-on pas de personnes étrangeres
a la vraie foi! combien de croyants incrédules! combien de
personnes qui n’ont pas, un seul jour de leur vie, douté de la vérité
des Ecritures, qui les lisent assidiment, qui les savent par cceur,
et qui malgré tout cela ne croient point encore ! Ah ! mes freres,
c’est que la foi est autre chose quun produit de 'intelligence ; c’est
que la foi est amour. La science peut nous donner des convictions,
Pamour seul nous donne la vie.

Le premier conseil que la raison devrait nous donner serait de
récuser la raison en tout ce qui n’est pas de son ressort. Mais la
raison est orgueilleuse, la raison est opiniatre ; elle ne veut pas
céder. Aussi que fait le Seigneur quand il veut sauver une ame ? Il
la laisse un temps se débattre dans ses raisonnements et se
dépiter contre leur impuissance. Et quand elle est lasse et
désespérée, quand elle s’est reconnue également incapable et
d’apaiser son besoin de lumiere et de I'étouffer, il se prévaut de
son humiliation ; il pose la main sur cette ame fatiguée de ses
efforts, brisée de ses chutes, et la force a demander quartier. Elle
s’abaisse alors, elle se soumet, elle gémit; elle crie apres le
secours ; elle renonce a savoir, elle ne veut que croire ; elle ne
prétend plus a comprendre ; elle aspire a vivre. Le coeur commence
ses fonctions ; 1l prend la place de la raison ; cceur angoissé, coeur
avide, 1l est tel que Dieu le voulait. Il demande grace et voici la
grace ; 1l demande I'appui et voici 'appui ; il demande le salut, et
voicl le salut. On donne, on prodigue a ce cceur misérable et confus
tout ce qui a été refusé a la raison orgueilleuse et hautaine. Sa
misere lui fait concevoir ce que sa richesse lui laissait ignorer. Il
comprend sans peine, 1l accepte avec ardeur des vérités dont il a
besoin, et sans lesquelles aucune ame humaine ne saurait avoir la
paix ou le bonheur. Et ainsi s’accomplit ce qu’a dit la sagesse : que
c’est du coeur que procédent les sources de la vie.



Viendrez-vous, esprits superbes, lul demander compte de sa
fo1? Certes 1l ne vous expliquera pas l'inexplicable, et il vous
renverra, sous ce rapport, mal satisfaits. Mais s’il vous dit, s’il
peut vous dire : J’aime, cette réponse ne doit-elle pas vous suffire ?
s'll peut vous dire : Je ne m’appartiens plus a moi-méme, ni a
I'honneur, ni au monde ; ma nourriture est de faire la volonté de
mon Pere céleste ; je n’aspire qu’aux biens éternels; jaime en
Dieu tous mes freres d’'une affection cordiale ; je suis content de
vivre, je seral heureux de mourir ; tout est désormais harmonie en
mol, mes forces et mon activité, ma destination et mes désirs, mes
affections et mes pensées ; le monde, la vie, les choses humaines
n‘ont plus de secret qui me tourmente ni de contradiction qui me
désole ; en un mot je suis ressuscité en nouveauté de vie... S’1l vous
dit toutes ces choses et s’1l peut vous les dire, et si toute sa vie
cautionne ses paroles, ah! ne perdez pas avec lui de vains
raisonnements ; n’essayez pas de les réfuter ; il a la vérité, car il a
la vie. Il touche de ses mains, 1l voit de ses yeux, 1l percoit en
quelque sorte, par tous ses sens, une vérité que tous les
arguments du monde n’établiraient pas avec autant de certitude,
que tous les arguments du monde n’ébranleraient pas. Celui qui
jouit de la vue a-t-il besoin qu’on lui prouve la lumiere ? Celui qui
se porte bien se laissera-t-il persuader qu’il souffre ? Elles sont
mébranlables les vérités dont la preuve est en lui, que dis-je ? dont
lui-méme est la vivante preuve.

Ainsi, mes freres, les vérités de I’Evangile ont changé son
cceur, mais 1l a fallu d’abord que l'esprit de Dieu préparat son
coceur a recevoir les vérités de I’Evangile. Ne perdons pas de vue
ces deux vérités : c’est I’Evangﬂe qui nous renouvelle, c’est 'esprit
de Dieu qui nous fait recevoir I’Evangile dans le cceur. Et lorsque
nous l'avons recu, lorsque dans notre coeur, naguere malade et
dénaturé, 'amour a établi son immuable empire, cet amour
devient une abondante source de lumiere. Mille obscurités de la
Parole sainte s’éclaircissent par lui. Sa flamme ne donne pas
moins de clarté que de chaleur ; chose admirable ! a mesure que
nous aimons davantage, nous connaissons mieux. Telle est

10



lexpérience du chrétien: ne voulez-vous pas la faire, vous,
esclaves de la raison, tristes victimes d'un savoir qui méconnait
ses limites et qui s’exagere ses droits ? Vous qui savez et qui ne
vivez pas, ne voulez-vous pas demander a Dieu 'amour afin de
comprendre 'amour, 'amour afin de connaitre, 'amour afin de
vivre ?

O Dieu, que nous n’eussions jamais connu, jamais adoré, si tu
n’avais daigné te découvrir a nous dans la lumiére de 'Evangile,
acheve la grande oceuvre que tu as commencée. Donne-nous un
cceur pour comprendre les vérités que tu nous as révélées. Qu’a la
lumiere de l'amour que tu auras mis dans notre cceur
disparaissent pour nous les obscurités de ta Parole. Que ta bonté,
que ta merveilleuse sagesse n’aient d’autres secrets pour nous que
ceux quil nous serait inutile de connaitre : enseigne-nous par
Pamour la plus parfaite des sagesses ; rends le plus simple habile
dans la science du salut. Ton Esprit, Seigneur, est amour comme
tol-méme es amour ; répands-le sur toute la terre ; propage en tous
lieux cette sainte flamme ; attire tous les coeurs a toi; fais de
toutes les ames une seule ame dans un sentiment commun
d’adoration et de dévouement. Nous saurons tout, Seigneur, quand
nous saurons aimer ; nous nous réjouirons dans une clarté qui
n'est le produit d’aucune laborieuse étude, mais qui sanctifie et
console. Alors vraiment tu nous auras parlé dans I'Evangile ; alors
seulement 1l sera vrai que tu nous as fait parvenir un message
d’amour et de paix ; et notre conviction, froide, inutile et stérile, se
changera en une foi vivante, pleine d’espérance, pleine de bons
fruits.

Alexandre VINET, Discours sur quelques sujets religienx, 1832.

www.biblisem.net

11


http://www.biblisem.net/

