
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

Les mystères  

du christianisme 
 

 

 

 

par 

 

 

 

 

Alexandre VINET 

 

 

 

 
1 Cor. II. 9. 

 

 

« Ce sont des choses qui n’étaient point  

montées au cœur de l’homme. »                 

 

 

  



2 
 

Ces paroles nous ont fourni, il y a quelques jours, un sujet 

d’humiliation et de reconnaissance. Elles nous ont appris que nous 

sommes hors d’état de nous donner à nous-mêmes une religion, et 

que Dieu a daigné dans sa bonté subvenir à notre impuissance. 

Mais ces mêmes paroles, qui sont un sujet de louange et une 

source d’édification pour les uns, sont un sujet de scandale et une 

occasion de murmure pour les autres. La raison de l’homme ne se 

laisse pas volontiers convaincre d’impuissance ; elle ne souffre pas 

volontiers qu’on lui prescrive des bornes ; elle se sent violemment 

tentée de repousser des idées qu’elle n’a point conçues, des vérités 

qu’elle n’a point devinées, une religion qu’elle n’a point inventée ; 

et si les doctrines qu’on lui propose sont, de leur nature, 

mystérieuses et incompréhensibles, ce sentiment de 

mécontentement va jusqu’à la révolte, et se résout chez quelques-

uns en une opiniâtre incrédulité. 

« Je ne comprends pas, donc je ne crois pas ; l’Évangile est 

plein de mystères, donc je ne puis recevoir l’Évangile » : tel est un 

des arguments favoris de l’incrédulité. À voir quel cas on en fait et 

quelle confiance il inspire, on devrait le croire solide ou tout au 

moins spécieux ; et cependant il n’est ni l’un ni l’autre ; il ne 

soutient pas le regard le plus fugitif, l’examen le plus superficiel 

de la raison ; et s’il jouit encore de quelque faveur dans le monde, 

ce n’est qu’une preuve de la légèreté de nos jugements sur les 

choses les plus dignes d’une sérieuse attention. 

En effet, sur quoi repose cet argument ? Sur la prétention de 

tout comprendre dans la religion que Dieu nous a offerte ou qu’il 

pourra nous offrir. Prétention également injuste, déraisonnable, 

oiseuse. C’est ce que nous allons développer. 

I. C’est d’abord une prétention injuste ; car c’est demander à 

Dieu ce qu’il ne nous doit pas. Pour le prouver, supposons que 

Dieu ait en effet donné à l’homme une religion ; et supposons de 

plus que cette religion est l’Évangile ; car ceci ne change 

absolument rien au raisonnement. Nous pouvons croire que, du 

moins par rapport à nous, Dieu était libre de nous donner ou non 

une religion ; mais il faut convenir qu’en la donnant il contracte 



3 
 

des engagements avec nous, et que ce premier bienfait l’oblige à 

d’autres bienfaits. Comme c’est par une révélation écrite qu’il nous 

manifeste ses desseins à notre égard, il a fallu qu’il munît cette 

révélation de toute l’autorité qui pouvait nous déterminer à la 

recevoir ; il a fallu qu’il nous mît à même de juger si les hommes 

qui nous parlent en son nom ont été véritablement envoyés par 

lui ; il a fallu, en un mot, que nous pussions nous assurer que la 

Bible est vraiment la Parole de Dieu. 

À la vérité, il n’était pas nécessaire que la conviction de chacun 

de nous fût obtenue par le même genre de preuves. Les uns seront 

amenés au christianisme par des arguments historiques ou 

extérieurs ; ils se prouveront la vérité de la Bible comme on se 

prouve la vérité de toute histoire ; ils s’assureront que les livres 

qui la composent sont bien des temps et des auteurs auxquels on 

les rapporte. Cela posé, ils confronteront les prophéties 

renfermées dans ces anciens documents avec les évènements qui 

sont arrivés des siècles plus tard ; ils s’assureront de la réalité des 

faits miraculeux rapportés dans ces livres, et en concluront 

l’intervention nécessaire de la puissance divine, qui, seule 

disposant des forces de la nature, a pu seule aussi en interrompre 

ou en modifier l’action. – D’autres hommes, moins propres à ces 

recherches, seront plus frappés de l’évidence intrinsèque des 

saintes Écritures. Y trouvant l’état de leur âme parfaitement 

dépeint, ses besoins parfaitement exprimés, les vrais remèdes de 

ses maladies parfaitement indiqués ; frappés d’un caractère de 

vérité et de candeur que rien n’eût pu imiter ; enfin se sentant 

remués, changés, renouvelés dans leur intérieur par la 

mystérieuse influence de ces saints écrits, ils auront acquis par 

cette voie une conviction dont ils ne peuvent pas toujours rendre 

compte aux autres, mais qui n’en est pas moins légitime, 

irrésistible et inébranlable. Voilà le double chemin par lequel on 

pénètre dans l’asile de la foi. Or, il était de la sagesse de Dieu, de 

la justice, et, nous osons le dire, de l’honneur de son 

gouvernement, d’ouvrir à l’homme ce double chemin ; car, puisqu’il 



4 
 

a voulu que l’homme fût sauvé par la connaissance, il s’engageait 

par-là même à lui fournir les moyens de connaître. 

Voilà, mes frères, jusqu’où vont à notre égard les engagements 

de Dieu ; et il les a remplis. Entrez dans cette double voie de 

démonstration. Interrogez l’histoire, le temps et les lieux sur 

l’authenticité des Écritures ; abordez toutes les difficultés, 

approfondissez toutes les objections ; ne vous laissez pas 

convaincre à bon marché ; soyez d’autant plus sévères pour ce 

livre qu’il prétend renfermer la règle souveraine de votre vie et le 

dépôt de votre avenir ; on vous le permet ; on fait plus : on vous y 

exhorte, pourvu que vous procédiez à cet examen avec les 

capacités requises et avec des intentions pures. Ou, si vous 

préférez une autre voie, examinez d’un cœur sincère le contenu 

des Écritures ; cherchez, en parcourant les paroles de Jésus, si 

jamais homme a parlé comme cet homme ; cherchez si les besoins 

longtemps trompés de votre âme, les anxiétés longtemps vaines de 

votre esprit, ne trouvent pas dans la doctrine et dans l’œuvre du 

Christ la satisfaction et l’apaisement qu’aucune sagesse n’eût pu 

vous procurer ; respirez, si je puis m’exprimer ainsi, ce parfum de 

vérité, de candeur et de pureté qui s’exhale de tout l’Évangile ; 

voyez si, dans toutes ses parties, il ne porte pas un sceau 

irrécusable d’inspiration et de divinité ; essayez enfin ; et si 

l’Évangile produit sur vous un effet contraire, retournez aux livres 

et à la sagesse des hommes, et demandez-leur ce que Christ n’a pu 

vous donner. Mais si, négligeant ces deux voies qui vous sont 

ouvertes et que les siècles vous ont largement frayées, vous voulez 

avant tout que la religion chrétienne se rende de tout point 

compréhensible à votre intelligence, et qu’elle se dépouille 

complaisamment de tous ses mystères ; si vous voulez pénétrer 

au-delà du voile pour y trouver non l’aliment qui fait vivre l’âme, 

mais une pâture à votre curiosité inquiète, je dis que vous élevez 

contre Dieu la prétention la plus indiscrète, la plus téméraire et la 

plus injuste ; car il ne s’est engagé ni tacitement ni expressément 

à vous découvrir les secrets dont votre œil est avide, et votre 

audacieuse importunité n’est propre qu’à exciter son indignation. 



5 
 

Il vous a donné ce qu’il vous devait, beaucoup plus que ce qu’il 

vous devait : le reste est à lui. 

Si une prétention aussi injuste pouvait être admise, où serait, 

je vous prie, la limite de votre importunité ? Déjà vous réclamez de 

Dieu plus qu’il n’a accordé aux anges. Car ces éternels mystères 

qui vous travaillent, l’accord de la prescience divine et de la liberté 

humaine, l’origine du mal et son ineffable remède, l’incarnation de 

la Parole éternelle, les rapports de l’Homme-Dieu avec son Père, la 

vertu expiatoire de son sacrifice, l’efficace régénérante de l’Esprit 

consolateur, toutes ces choses sont des secrets dont l’intelligence a 

été refusée aux anges eux-mêmes, qui, selon la parole de l’apôtre, 

s’inclinent pour en voir le fond et ne le peuvent. Si vous reprochez 

à l’Éternel d’avoir gardé pour lui la connaissance de ces divins 

mystères, que ne lui reprochez-vous mille autres bornes qu’il vous 

a prescrites ? Que ne lui reprochez-vous de ne vous avoir pas 

donné des ailes comme à l’oiseau pour visiter des régions que 

jusqu’ici vos regards seuls ont parcourues ? Que ne lui reprochez-

vous de ne vous avoir pas donné, outre les cinq sens dont vous êtes 

pourvus, dix autres sens qu’il a peut-être accordés à d’autres 

créatures, et qui leur procurent des perceptions dont vous n’avez 

aucune idée ? Que ne lui reprochez-vous enfin d’avoir fait 

invariablement succéder, sur la terre, à la clarté du jour les 

ténèbres de la nuit ? Ah ! c’est ce que vous ne lui reprocherez pas. 

Vous aimez cette nuit qui ramène le repos pour tant de corps et 

d’esprits fatigués ; qui suspend pour tant de malheureux le 

sentiment de la douleur ; cette nuit pendant laquelle il n’y a plus 

d’orphelins, d’opprimés, de victimes, parce qu’elle jette sur toutes 

les pertes et sur toutes les peines, avec les pavots du sommeil, le 

voile épais de l’oubli ; vous aimez cette nuit qui, peuplant les 

déserts des cieux de mille astres que le jour ne connaissait pas, 

révèle l’infini à l’imagination ravie. Eh bien ! pourquoi n’aimeriez-

vous pas de même la nuit des mystères divins ; nuit favorable et 

salutaire, où la raison s’humilie, s’apaise et se repose ; où les 

ténèbres mêmes sont une révélation ; où l’un des principaux 

attributs de Dieu, l’immensité, se découvre d’autant mieux à notre 



6 
 

pensée ; enfin où les tendres relations qu’il nous a permis de 

former avec lui sont garanties du mélange de toute familiarité par 

la pensée que cet Être qui s’est abaissé jusqu’à nous est ce même 

inconcevable Dieu qui règne avant tous les siècles, qui enferme en 

lui toutes les existences et toutes les conditions d’existence, le 

centre de toute idée, la loi de toute loi, la dernière et suprême 

raison de toute chose ? En sorte que, si vous êtes justes, au lieu de 

lui reprocher les mystères de sa religion, vous le bénirez de vous 

en avoir enveloppés. 

II. Mais cette prétention, mes frères, n’est pas seulement 

injuste par rapport à Dieu : elle est en elle-même extrêmement 

déraisonnable. 

Qu’est-ce que la religion ? Dieu même se mettant en rapport 

avec l’homme ; le Créateur avec la créature, l’infini avec le fini. 

Cela déjà, sans aller plus loin, est un mystère ; un mystère 

commun à toute religion, impénétrable dans toute religion. Si donc 

tout ce qui est mystère vous scandalise, vous voilà arrêtés sur le 

seuil, je ne dirai pas du christianisme, mais de toute religion ; je 

dis même de cette religion qu’on appelle naturelle, parce qu’elle 

rejette les révélations et les miracles ; car à tout le moins faut-il 

qu’elle suppose un rapport, une communication quelconque entre 

Dieu et l’homme, le contraire équivalant à l’athéisme. Votre 

prétention vous retient donc en deçà de toute croyance ; et parce 

que vous n’avez pas voulu être chrétiens, il ne vous sera pas 

permis d’être déistes. 

« N’importe, dites-vous ; nous franchissons cette première 

difficulté ; nous supposons entre Dieu et nous des rapports que 

nous ne concevons pas ; nous les admettons parce que nous en 

avons besoin. Mais c’est le seul pas que nous voulions faire ; nous 

avons déjà trop accordé pour accorder davantage. » Dites mieux : 

dites que vous avez trop accordé pour ne pas accorder beaucoup 

plus, pour ne pas tout accorder. Vous avez consenti à admettre, 

sans le comprendre, qu’il pouvait y avoir des rapports, des 

communications de Dieu à vous et de vous à Dieu. Or, prenez bien 

garde à tout ce qu’emporte cette supposition. Elle emporte que 



7 
 

vous êtes dépendants et libres pourtant, ce que vous ne comprenez 

pas ; elle emporte que l’esprit de Dieu peut se faire entendre à 

votre esprit, ce que vous ne comprenez pas ; elle emporte que votre 

prière peut influer sur la volonté de Dieu, ce que vous ne 

comprenez pas. Il vous a fallu dévorer tous ces mystères pour 

établir avec Dieu des rapports très vagues, très superficiels, et en 

deçà desquels se place immédiatement l’athéisme. Et lorsque, par 

un puissant effort sur vous-mêmes, vous avez tant fait que 

d’admettre ces mystères, vous reculez devant ceux du 

christianisme ! Vous avez accepté la base et vous refusez de 

construire dessus ! Vous avez accepté le principal, et vous refusez 

les détails ! Vous avez raison, sans doute, aussitôt qu’il vous sera 

prouvé que la religion qui renferme ces mystères ne vient pas de 

Dieu, ou bien encore si ces mystères renferment des idées 

contradictoires. Mais vous n’êtes nullement fondés à les nier par 

la seule raison que vous ne les entendez pas ; et l’acceptation que 

vous avez faite des premiers vous fait une loi d’accepter les autres. 

Ce n’est pas tout, mes frères ; non-seulement les mystères sont 

une partie inséparable et la substance même de toute religion, 

mais encore il est impossible que la vraie religion ne présente un 

grand nombre de mystères. Si elle est vraie, elle doit nous 

apprendre sur Dieu et sur les choses divines plus de vérités 

qu’aucune autre et même que toutes les autres ensemble. Mais 

chacune de ces vérités correspond à l’infini, et par conséquent 

aboutit à un mystère. Comment en serait-il autrement dans la 

religion, lorsqu’il en est ainsi dans la nature même ? Voyez Dieu 

dans la nature. Plus il nous donne à contempler, plus il nous 

donne de quoi nous étonner ; à chaque créature se rattache 

quelque énigme ; chaque grain de sable est un abîme. Or, si la 

manifestation que Dieu a faite de lui-même dans la nature donne 

lieu pour l’observateur à mille questions qui n’ont point de 

réponse, que sera-ce lorsqu’à cette première révélation viendra 

s’en joindre une autre ? lorsque le Dieu créateur et conservateur 

se produira encore sous des traits nouveaux, comme le Dieu 

réconciliateur et sauveur ? Les mystères ne se multiplieront-ils 



8 
 

pas avec les découvertes ? À chaque nouveau jour ne verrons-nous 

pas s’associer une nouvelle nuit ? Et n’achèterons-nous pas chaque 

nouvelle connaissance par une nouvelle ignorance ? La seule 

doctrine de la grâce, si nécessaire, si consolante, et qu’on peut 

appeler le fond même de l’Évangile, n’a-t-elle pas creusé un 

profond abîme où, depuis dix-huit siècles, se précipitent tous les 

jours des esprits inquiets et téméraires ? 

Il faut donc bien que le christianisme soit mystérieux, plus 

même que toute autre religion, précisément parce qu’il est vrai. 

Semblable aux montagnes qui, plus elles sont hautes, plus elles 

jettent de vastes ombres, l’Évangile est obscur et mystérieux à 

proportion même de sa sublimité. Après cela, vous indignerez-vous 

de ne pas tout comprendre dans l’Évangile ? Il serait vraiment 

bien étonnant que l’Océan ne pût pas tenir dans le creux de votre 

main, ni la sagesse incréée dans les limites de Votre intelligence ! 

Il serait bien malheureux qu’un être fini ne pût embrasser l’infini, 

et qu’il y eût dans l’ensemble des choses quelque idée au-dessus de 

sa portée ! En d’autres termes, il serait bien malheureux que Dieu 

sût quelque chose que l’homme ne sait pas ! 

Reconnaissons donc combien une telle prétention est insensée 

quand il s’agit de religion. 

Mais reconnaissons aussi, mes chers auditeurs, combien, en 

l’élevant, nous serions en contradiction avec nous-mêmes ; car la 

soumission que nous ne voulons pas avoir en religion, nous l’avons 

en mille autres choses. Il nous arrive tous les jours d’admettre des 

choses que nous ne comprenons pas ; et nous le faisons sans la 

moindre répugnance. Les choses dont l’intelligence nous est 

refusée sont bien plus nombreuses que nous ne le pensons peut-

être. Il y a bien peu de diamants parfaitement purs, il y a encore 

moins de vérités parfaitement claires. L’union de notre âme et de 

notre corps est un mystère ; nos sentiments les plus familiers, nos 

affections sont un mystère ; l’action de la pensée et de la volonté 

est un mystère ; notre existence même est un mystère. Pourquoi 

admettons-nous tous ces différents faits ? Est-ce parce que nous 

les comprenons ? Non certes, mais parce qu’ils sont évidents par 



9 
 

eux-mêmes, et parce que ces vérités nous font vivre. En religion, 

nous n’avons point une autre méthode à suivre. Il faut savoir si la 

religion est vraie, si elle est nécessaire, et, une fois convaincus de 

ces deux points, nous soumettre comme les anges à la nécessité 

d’ignorer quelque chose. 

III. Et comment ne pas se soumettre de bon cœur à une 

privation qui n’en est pas une ? Désirer l’intelligence des mystères, 

c’est désirer une chose inutile ; c’est élever, comme je l’ai dit, la 

prétention la plus vaine et la plus oiseuse. Quel est le but de 

l’Évangile par rapport à nous ? Évidemment de nous régénérer et 

de nous sauver. Or, ce but, il l’atteint tout entier par les choses 

qu’il nous révèle : à quoi nous servirait de connaître encore celles 

qu’il nous cache ? Nous possédons les connaissances qui peuvent 

éclairer nos consciences, rectifier nos inclinations, renouveler 

notre cœur : que gagnerions-nous à posséder les autres ? Il nous 

importe infiniment de savoir que la Bible est la Parole de Dieu : 

nous importe-t-il également de connaître de quelle manière les 

saints hommes qui l’ont écrite ont été modifiés par l’Esprit 

céleste ? Il nous importe infiniment de savoir que Jésus-Christ est 

le fils de Dieu : avons-nous besoin de savoir précisément de quelle 

manière la nature divine et la nature humaine sont unies en sa 

personne adorable ? Il nous importe infiniment de savoir qu’à 

moins d’être nés de nouveau, nous ne saurions entrer dans le 

royaume de Dieu, et que le Saint-Esprit est l’auteur de cette 

nouvelle naissance : serions-nous plus avancés de connaître le 

procédé divin par lequel cette merveille est opérée ? N’est-ce pas 

assez pour nous de connaître les vérités qui sauvent ? Et nous 

faut-il encore connaître celles qui ne peuvent avoir la moindre 

influence sur notre salut ? Quand je connaîtrais tous les mystères, 

dit saint Paul, si je n’ai pas la charité, je ne suis rien. Saint Paul 

se passait donc de les connaître, pourvu qu’il eût la charité : ne 

saurions-nous, à son exemple, nous en passer aussi, pourvu que 

comme lui nous ayons la charité, c’est-à-dire la vie ? 

Mais, dira quelqu’un, si l’intelligence de ces mystères est 

réellement sans influence sur notre salut, pourquoi nous ont-ils 



10 
 

même été montrés ? Et quand ce serait pour nous apprendre à ne 

pas prodiguer les pourquoi ? Quand ce serait pour servir d’exercice 

à notre foi et d’épreuve à notre soumission ? Mais nous ne voulons 

pas nous en tenir à cette réponse. 

Remarquez, je vous prie, de quelle manière ces mystères dont 

vous vous plaignez ont pris place dans la religion. Vous verrez 

facilement qu’ils n’y sont point pour eux-mêmes, mais qu’ils y sont 

venus à la suite des vérités qui influent directement sur votre 

salut. Ils les contiennent, ils leur servent d’enveloppe ; mais ils ne 

sont pas eux-mêmes les vérités qui sauvent. Il en est de ces 

mystères comme du vase qui renferme une boisson médicinale : ce 

n’est point le vase qui vous guérira, c’est la boisson ; mais la 

boisson ne pouvait vous être présentée que dans un vase. Ainsi 

chaque vérité qui sauve est renfermée, contenue dans un mystère 

qui n’a pas en lui-même la vertu de sauver. Ainsi la grande œuvre 

de l’expiation se rattache nécessairement à l’incarnation du fils de 

Dieu, qui est un mystère ; ainsi les grâces sanctifiantes de la 

nouvelle alliance se rattachent nécessairement à l’effusion du 

Saint-Esprit, qui est un mystère ; ainsi la divinité de la religion 

trouve un sceau et une garantie dans les miracles, qui sont des 

mystères. Partout la lumière naît de l’obscurité, et l’obscurité 

accompagne la lumière. Ces deux ordres de vérités sont tellement 

unis, tellement entrelacés, qu’on ne peut écarter l’un sans écarter 

l’autre ; et chacun des mystères que vous tenteriez d’arracher du 

système de la religion emporterait avec lui quelqu’une des vérités 

qui intéressent directement votre régénération et votre salut. 

Acceptez donc ces mystères, non comme des vérités qui vous 

peuvent sauver, mais comme les dépendances nécessaires de 

l’œuvre miséricordieuse du Seigneur à votre égard. 

En matière de religion, le vrai point de la question est celui-ci : 

la religion qu’on nous propose change-t-elle le cœur, l’unit-elle à 

Dieu, le prépare-t-elle pour le ciel ? Si le christianisme produit ces 

effets, nous laisserons à leur aise les ennemis du christianisme se 

révolter contre ses mystères et les taxer même d’absurdité. 

L’Évangile, leur dirons-nous, est donc une absurdité ; vous l’avez 



11 
 

découvert. Mais voilà, certes, une bien nouvelle espèce d’absurdité 

que celle qui attache l’homme à tous ses devoirs, qui règle la vie 

humaine mieux que toutes les doctrines des sages, qui met dans 

l’intérieur de l’homme l’équilibre, l’ordre et la paix, qui lui fait 

remplir joyeusement tous les offices de la vie civile, le rend plus 

propre à vivre et mieux disposé à mourir, et qui, généralement 

reçue, serait la sauvegarde et l’appui des sociétés ! Citez-nous 

parmi les absurdités humaines une seule qui produise de tels 

effets. Si cette folie que nous vous prêchons en produit de pareils, 

n’est-il pas naturel de conclure qu’elle est la vérité même, et que si 

ces choses ne sont point montées au cœur de l’homme, ce n’est 

point parce qu’elles sont absurdes, mais parce qu’elles sont 

divines ? 

Faites, mes chers frères, une seule réflexion. Vous êtes forcés 

de convenir qu’aucune des religions que l’homme peut inventer ne 

suffit à ses besoins et ne peut le sauver. Là-dessus, vous avez un 

choix à faire. Ou bien vous les rejetterez toutes comme 

insuffisantes et trompeuses, et ne chercherez rien de mieux 

puisque l’homme ne saurait inventer mieux, (et alors vous 

abandonnerez au hasard, au caprice du tempérament ou de 

l’opinion votre vie morale et votre sort à venir). Ou bien vous 

adopterez cette autre religion que quelques-uns traitent de folie : 

et elle vous rendra saints et purs, irrépréhensibles au milieu d’une 

génération perverse, unis à Dieu par l’amour et à vos frères par la 

charité, infatigables pour le bien, heureux de vivre, heureux de 

mourir. Après cela il se trouvera que cette religion était fausse. 

Mais en attendant elle a restauré en vous l’image de Dieu, rétabli 

vos rapports primitifs avec ce grand Être ; elle vous a mis en état 

de goûter la vie et le bonheur des cieux. Par elle vous êtes devenus 

tels qu’il est impossible qu’au dernier jour Dieu ne Vous accueille 

pas comme ses enfants et ne vous rende point participants de sa 

gloire. Vous êtes faits pour le paradis, le paradis a dès ici-bas 

commencé pour vous ; car vous aimez. Cette religion a donc fait ce 

que toute religion se propose, et ce qu’aucune autre n’a réalisé. Et 

pourtant, elle était fausse ! Et que ferait-elle de plus si elle était 



12 
 

vraie ? Ou plutôt, ne voyez-vous pas que c’est une preuve éclatante 

de sa vérité ? Ne voyez-vous pas qu’il est impossible qu’une 

religion qui mène à Dieu ne vienne pas de Dieu, et que l’absurdité 

consiste précisément à supposer que vous puissiez être régénérés 

par un mensonge ? 

Après comme avant, vous ne comprendrez pas tout dans les 

doctrines de l’Évangile. C’est qu’apparemment il fallait que vous 

fussiez sauvés par des choses que vous ne comprendriez pas. Est-

ce un malheur ? En êtes-vous moins sauvés ? Vous sied-il de 

demander compte à Dieu d’un reste d’obscurité qui ne vous nuit 

pas, lorsque, pour tout ce qui vous est essentiel, il vous prodigue la 

lumière ? Les premiers disciples de Jésus, hommes sans culture et 

sans lettres, ont accepté des vérités qu’ils ne comprenaient pas et 

les ont répandues dans le monde. Une foule de sages et d’hommes 

de génie ont accepté de la main de ces pauvres gens des vérités 

qu’ils ne comprenaient pas davantage. L’ignorance des uns, la 

science des autres ont été également dociles. Faites comme les 

ignorants et comme les savants. Embrassez avec amour ces vérités 

qui ne fussent jamais montées dans votre cœur, et qui vous 

sauveront. Ne perdez pas en de vaines discussions un temps qui 

s’écoule, et qui vous entraîne dans la lumière consolante ou 

terrible de l’éternité. Hâtez-vous de devenir saints et d’être 

sauvés. Aimez d’abord, vous connaîtrez un jour. Que le Seigneur 

Jésus vous prépare pour cette époque de clarté, de repos et de 

bonheur ! 

 

 

Alexandre VINET, Discours sur quelques sujets religieux, 1832. 
 

 
 
 

 
 
 

www.biblisem.net 

http://www.biblisem.net/

