Les mysteres
du christianisme

par

Alexandre VINET

1 Cor. I1. 9.

« Ce sont des choses qui n’étaient point
montées au cceur de ’'homme. »



Ces paroles nous ont fourni, il y a quelques jours, un sujet
d’humiliation et de reconnaissance. Elles nous ont appris que nous
sommes hors d’état de nous donner a nous-mémes une religion, et
que Dieu a daigné dans sa bonté subvenir a notre impuissance.
Mais ces mémes paroles, qui sont un sujet de louange et une
source d’édification pour les uns, sont un sujet de scandale et une
occasion de murmure pour les autres. La raison de ’homme ne se
laisse pas volontiers convaincre d’'impuissance ; elle ne souffre pas
volontiers qu’'on lui prescrive des bornes ; elle se sent violemment
tentée de repousser des idées qu’elle n’a point congues, des vérités
qu’elle n’a point devinées, une religion qu’elle n’a point inventée ;
et s1 les doctrines quon lul propose sont, de leur nature,
mystérieuses et incompréhensibles, ce sentiment de
mécontentement va jusqu’a la révolte, et se résout chez quelques-
uns en une opiniatre incrédulité.

«Je ne comprends pas, donc je ne crois pas; I’Evangﬂe est
plein de mysteres, donc je ne puis recevoir I’Evangile » : tel est un
des arguments favoris de 'incrédulité. A voir quel cas on en fait et
quelle confiance il inspire, on devrait le croire solide ou tout au
moins spécieux ; et cependant il n’est ni I'un ni lautre; il ne
soutient pas le regard le plus fugitif, 'examen le plus superficiel
de la raison ; et s’il jouit encore de quelque faveur dans le monde,
ce n'est quune preuve de la légereté de nos jugements sur les
choses les plus dignes d’'une sérieuse attention.

En effet, sur quoi repose cet argument ? Sur la prétention de
tout comprendre dans la religion que Dieu nous a offerte ou qu’il
pourra nous offrir. Prétention également injuste, déraisonnable,
oiseuse. C’est ce que nous allons développer.

I. Cest d’abord une prétention injuste ; car c’est demander a
Dieu ce qu’il ne nous doit pas. Pour le prouver, supposons que
Dieu ait en effet donné a 'hnomme une religion ; et supposons de
plus que cette religion est I'Evangile; car ceci ne change
absolument rien au raisonnement. Nous pouvons croire que, du
moins par rapport a nous, Dieu était libre de nous donner ou non
une religion ; mais il faut convenir qu’en la donnant il contracte



des engagements avec nous, et que ce premier bienfait I'oblige a
d’autres bienfaits. Comme c’est par une révélation écrite qu’il nous
manifeste ses desseins a notre égard, il a fallu qu’il munit cette
révélation de toute l'autorité qui pouvait nous déterminer a la
recevoir ; il a fallu qu’il nous mit a méme de juger si les hommes
qui nous parlent en son nom ont été véritablement envoyés par
lui; il a fallu, en un mot, que nous pussions nous assurer que la
Bible est vraiment la Parole de Dieu.

A la vérité, il n’était pas nécessaire que la conviction de chacun
de nous fit obtenue par le méme genre de preuves. Les uns seront
amenés au christianisme par des arguments historiques ou
extérieurs ; ils se prouveront la vérité de la Bible comme on se
prouve la vérité de toute histoire ; ils s’assureront que les livres
qui la composent sont bien des temps et des auteurs auxquels on
les rapporte. Cela posé, 1ils confronteront les prophéties
renfermées dans ces anciens documents avec les évenements qui
sont arrivés des siecles plus tard ; ils s’assureront de la réalité des
faits miraculeux rapportés dans ces livres, et en concluront
I'intervention nécessaire de la puissance divine, qui, seule
disposant des forces de la nature, a pu seule aussi en interrompre
ou en modifier I'action. — D’autres hommes, moins propres a ces
recherches, seront plus frappés de l'évidence intrinséque des
saintes Ecritures. Y trouvant l'état de leur Ame parfaitement
dépeint, ses besoins parfaitement exprimés, les vrais remedes de
ses maladies parfaitement indiqués ; frappés d’'un caractere de
vérité et de candeur que rien n’etit pu imiter ; enfin se sentant
remués, changés, renouvelés dans leur intérieur par la
mystérieuse influence de ces saints écrits, ils auront acquis par
cette vole une conviction dont ils ne peuvent pas toujours rendre
compte aux autres, mais qui n'en est pas moins légitime,
1rrésistible et inébranlable. Voila le double chemin par lequel on
pénetre dans l'asile de la foi. Or, il était de la sagesse de Dieu, de
la justice, et, nous osons le dire, de Il’honneur de son
gouvernement, d’ouvrir a ’'homme ce double chemin ; car, puisqu’il



a voulu que 'homme fGt sauvé par la connaissance, il s’engageait
par-la méme a lui fournir les moyens de connaitre.

Voila, mes freres, jusqu’ou vont a notre égard les engagements
de Dieu; et i1l les a remplis. Entrez dans cette double voie de
démonstration. Interrogez l'histoire, le temps et les lieux sur
Iauthenticité des Keritures ; abordez toutes les difficultés,
approfondissez toutes les objections; ne vous laissez pas
convaincre a bon marché ; soyez d’autant plus séveres pour ce
livre qu’il prétend renfermer la regle souveraine de votre vie et le
dépot de votre avenir ; on vous le permet ; on fait plus : on vous y
exhorte, pourvu que vous procédiez a cet examen avec les
capacités requises et avec des intentions pures. Ou, si vous
préférez une autre voie, examinez d'un cceur sincere le contenu
des Ecritures ; cherchez, en parcourant les paroles de Jésus, si
jamais homme a parlé comme cet homme ; cherchez si les besoins
longtemps trompés de votre ame, les anxiétés longtemps vaines de
votre esprit, ne trouvent pas dans la doctrine et dans 'ceuvre du
Christ la satisfaction et 'apaisement qu’aucune sagesse n’elit pu
vous procurer ; respirez, si je puis m’exprimer ainsi, ce parfum de
vérité, de candeur et de pureté qui s’exhale de tout I’Evangile;
voyez sl, dans toutes ses parties, 1l ne porte pas un sceau
irrécusable d’inspiration et de divinité; essayez enfin; et si
I'Evangile produit sur vous un effet contraire, retournez aux livres
et a la sagesse des hommes, et demandez-leur ce que Christ n’a pu
vous donner. Mais si, négligeant ces deux voles qui vous sont
ouvertes et que les siecles vous ont largement frayées, vous voulez
avant tout que la religion chrétienne se rende de tout point
compréhensible a votre intelligence, et qu’elle se dépouille
complaisamment de tous ses mysteres ; si vous voulez pénétrer
au-dela du voile pour y trouver non I'aliment qui fait vivre 'ame,
mais une pature a votre curiosité inquiete, je dis que vous élevez
contre Dieu la prétention la plus indiscrete, la plus téméraire et la
plus injuste ; car il ne s’est engagé ni tacitement ni expressément
a vous découvrir les secrets dont votre ceil est avide, et votre
audacieuse importunité n’est propre qu’a exciter son indignation.



Il vous a donné ce qu’il vous devait, beaucoup plus que ce qu’il
vous devait : le reste est a lui.

S1 une prétention aussi injuste pouvait étre admise, ou serait,
je vous prie, la limite de votre importunité ? Déja vous réclamez de
Dieu plus qu’il n’a accordé aux anges. Car ces éternels mysteres
qui vous travaillent, ’accord de la prescience divine et de la liberté
humaine, l'origine du mal et son ineffable remede, I'incarnation de
la Parole éternelle, les rapports de 'Homme-Dieu avec son Pére, la
vertu expiatoire de son sacrifice, 'efficace régénérante de I'Esprit
consolateur, toutes ces choses sont des secrets dont I'intelligence a
été refusée aux anges eux-mémes, qui, selon la parole de I'apotre,
s'inclinent pour en voir le fond et ne le peuvent. Si vous reprochez
a I'Eternel d’avoir gardé pour lui la connaissance de ces divins
mysteres, que ne lui reprochez-vous mille autres bornes qu’il vous
a prescrites ? Que ne lui reprochez-vous de ne vous avoir pas
donné des ailes comme a l'oiseau pour visiter des régions que
jusqu’ici vos regards seuls ont parcourues ? Que ne lui reprochez-
vous de ne vous avoir pas donné, outre les cinq sens dont vous étes
pourvus, dix autres sens qu’il a peut-étre accordés a d’autres
créatures, et qui leur procurent des perceptions dont vous n’avez
aucune 1dée? Que ne lui reprochez-vous enfin d’avoir fait
invariablement succéder, sur la terre, a la clarté du jour les
ténebres de la nuit ? Ah ! c’est ce que vous ne lui reprocherez pas.
Vous aimez cette nuit qui ramene le repos pour tant de corps et
d’esprits fatigués; qui suspend pour tant de malheureux le
sentiment de la douleur ; cette nuit pendant laquelle 1l n’y a plus
d’orphelins, d’'opprimés, de victimes, parce qu’elle jette sur toutes
les pertes et sur toutes les peines, avec les pavots du sommeil, le
voile épais de l'oubli; vous aimez cette nuit qui, peuplant les
déserts des cieux de mille astres que le jour ne connaissait pas,
révele 'infini a I'imagination ravie. Eh bien ! pourquoi n’aimeriez-
vous pas de méme la nuit des mysteres divins ; nuit favorable et
salutaire, ou la raison s’humilie, s’apaise et se repose; ou les
ténebres mémes sont une révélation; ou l'un des principaux
attributs de Dieu, 'immensité, se découvre d’autant mieux a notre



pensée ; enfin ou les tendres relations qu’il nous a permis de
former avec lui sont garanties du mélange de toute familiarité par
la pensée que cet Etre qui s'est abaissé jusqu’a nous est ce méme
inconcevable Dieu qui regne avant tous les siecles, qui enferme en
lul toutes les existences et toutes les conditions d’existence, le
centre de toute i1dée, la loi de toute loi, la derniere et supréme
raison de toute chose ? En sorte que, si vous étes justes, au lieu de
lui reprocher les mysteres de sa religion, vous le bénirez de vous
en avoir enveloppés.

II. Mais cette prétention, mes freres, n’est pas seulement
injuste par rapport a Dieu: elle est en elle-méme extrémement
déraisonnable.

Qu’est-ce que la religion ? Dieu méme se mettant en rapport
avec 'homme ; le Créateur avec la créature, 'infini avec le fini.
Cela déja, sans aller plus loin, est un mystére; un mystere
commun a toute religion, impénétrable dans toute religion. Si donc
tout ce qui est mystere vous scandalise, vous voila arrétés sur le
seuil, je ne dirai pas du christianisme, mais de toute religion ; je
dis méme de cette religion qu’'on appelle naturelle, parce qu’elle
rejette les révélations et les miracles ; car a tout le moins faut-il
qu’elle suppose un rapport, une communication quelconque entre
Dieu et 'homme, le contraire équivalant a l'athéisme. Votre
prétention vous retient donc en deca de toute croyance ; et parce
que vous n’avez pas voulu étre chrétiens, il ne vous sera pas
permis d’étre déistes.

« N'importe, dites-vous; nous franchissons cette premiere
difficulté ; nous supposons entre Dieu et nous des rapports que
nous ne concevons pas ; nous les admettons parce que nous en
avons besoin. Mais c’est le seul pas que nous voulions faire ; nous
avons déja trop accordé pour accorder davantage.» Dites mieux :
dites que vous avez trop accordé pour ne pas accorder beaucoup
plus, pour ne pas tout accorder. Vous avez consenti a admettre,
sans le comprendre, qu’il pouvait y avoir des rapports, des
communications de Dieu a vous et de vous a Dieu. Or, prenez bien
garde a tout ce quemporte cette supposition. Elle emporte que



vous étes dépendants et libres pourtant, ce que vous ne comprenez
pas ; elle emporte que l'esprit de Dieu peut se faire entendre a
votre esprit, ce que vous ne comprenez pas ; elle emporte que votre
priere peut influer sur la volonté de Dieu, ce que vous ne
comprenez pas. Il vous a fallu dévorer tous ces mysteres pour
établir avec Dieu des rapports tres vagues, tres superficiels, et en
deca desquels se place immédiatement ’athéisme. Et lorsque, par
un puissant effort sur vous-mémes, vous avez tant fait que
d’admettre ces mysteres, vous reculez devant ceux du
christianisme ! Vous avez accepté la base et vous refusez de
construire dessus ! Vous avez accepté le principal, et vous refusez
les détails ! Vous avez raison, sans doute, aussitot qu’il vous sera
prouvé que la religion qui renferme ces mysteres ne vient pas de
Dieu, ou bien encore si ces mysteres renferment des idées
contradictoires. Mais vous n’étes nullement fondés a les nier par
la seule raison que vous ne les entendez pas ; et 'acceptation que
vous avez faite des premiers vous fait une loi d’accepter les autres.

Ce n’est pas tout, mes freres ; non-seulement les mysteres sont
une partie inséparable et la substance méme de toute religion,
mais encore 1l est impossible que la vraie religion ne présente un
grand nombre de mysteres. Si elle est vraie, elle doit nous
apprendre sur Dieu et sur les choses divines plus de vérités
qu’aucune autre et méme que toutes les autres ensemble. Mais
chacune de ces vérités correspond a I'infini, et par conséquent
aboutit a un mystere. Comment en serait-il autrement dans la
religion, lorsqu’il en est ainsi dans la nature méme ? Voyez Dieu
dans la nature. Plus il nous donne a contempler, plus il nous
donne de quoi nous étonner; a chaque créature se rattache
quelque énigme ; chaque grain de sable est un abime. Or, si la
manifestation que Dieu a faite de lui-méme dans la nature donne
lieu pour l'observateur a mille questions qui n’ont point de
réponse, que sera-ce lorsqu’a cette premiere révélation viendra
s’en joindre une autre ? lorsque le Dieu créateur et conservateur
se produira encore sous des traits nouveaux, comme le Dieu
réconciliateur et sauveur ? Les mysteres ne se multiplieront-ils



pas avec les découvertes ? A chaque nouveau jour ne verrons-nous
pas s’associer une nouvelle nuit ? Et n’acheterons-nous pas chaque
nouvelle connaissance par une nouvelle ignorance ? La seule
doctrine de la grace, si nécessaire, si consolante, et qu’on peut
appeler le fond méme de l’Evangile, n'a-t-elle pas creusé un
profond abime ou, depuis dix-huit siecles, se précipitent tous les
jours des esprits inquiets et téméraires ?

I1 faut donc bien que le christianisme soit mystérieux, plus
méme que toute autre religion, précisément parce qu’il est vrai.
Semblable aux montagnes qui, plus elles sont hautes, plus elles
jettent de vastes ombres, I'Evangile est obscur et mystérieux a
proportion méme de sa sublimité. Apres cela, vous indignerez-vous
de ne pas tout comprendre dans I’Evangile ? 1l serait vraiment
bien étonnant que 'Océan ne put pas tenir dans le creux de votre
main, ni la sagesse incréée dans les limites de Votre intelligence !
Il serait bien malheureux qu’un étre fini ne pit embrasser I'infini,
et qu’ll y elit dans 'ensemble des choses quelque 1dée au-dessus de
sa portée ! En d’autres termes, il serait bien malheureux que Dieu
sut quelque chose que ’'homme ne sait pas !

Reconnaissons donc combien une telle prétention est insensée
quand il s’agit de religion.

Mais reconnaissons aussl, mes chers auditeurs, combien, en
I’élevant, nous serions en contradiction avec nous-mémes ; car la
soumission que nous ne voulons pas avoir en religion, nous ’avons
en mille autres choses. Il nous arrive tous les jours d’admettre des
choses que nous ne comprenons pas ; et nous le faisons sans la
moindre répugnance. Les choses dont l'intelligence nous est
refusée sont bien plus nombreuses que nous ne le pensons peut-
étre. Il y a bien peu de diamants parfaitement purs, il y a encore
moins de vérités parfaitement claires. L'union de notre ame et de
notre corps est un mystere ; nos sentiments les plus familiers, nos
affections sont un mystere ; 'action de la pensée et de la volonté
est un mystere ; notre existence méme est un mystere. Pourquoi
admettons-nous tous ces différents faits ? Est-ce parce que nous
les comprenons ? Non certes, mais parce qu’ils sont évidents par



eux-mémes, et parce que ces vérités nous font vivre. En religion,
nous n’avons point une autre méthode a suivre. Il faut savoir si la
religion est vraie, si elle est nécessaire, et, une fois convaincus de
ces deux points, nous soumettre comme les anges a la nécessité
d’ignorer quelque chose.

III. Et comment ne pas se soumettre de bon cceur a une
privation qui n’en est pas une ? Désirer I'intelligence des mysteres,
c’est désirer une chose inutile ; c’est élever, comme je l'ai dit, la
prétention la plus vaine et la plus oiseuse. Quel est le but de
I’Evangile par rapport a nous ? Evidemment de nous régénérer et
de nous sauver. Or, ce but, 1l I'atteint tout entier par les choses
qu’il nous révele : a quol nous servirait de connaitre encore celles
qu’il nous cache ? Nous possédons les connaissances qui peuvent
éclairer nos consciences, rectifier nos inclinations, renouveler
notre coeur : que gagnerions-nous a posséder les autres ? Il nous
importe infiniment de savoir que la Bible est la Parole de Dieu :
nous importe-t-il également de connaitre de quelle maniere les
saints hommes qui l'ont écrite ont été modifiés par 1'Esprit
céleste ? Il nous importe infiniment de savoir que Jésus-Christ est
le fils de Dieu : avons-nous besoin de savoir précisément de quelle
maniere la nature divine et la nature humaine sont unies en sa
personne adorable ? Il nous importe infiniment de savoir qu’a
moins d’étre nés de nouveau, nous ne saurions entrer dans le
royaume de Dieu, et que le Saint-Esprit est l'auteur de cette
nouvelle naissance : serions-nous plus avancés de connaitre le
procédé divin par lequel cette merveille est opérée ? N'est-ce pas
assez pour nous de connaitre les vérités qui sauvent ? Et nous
faut-il encore connaitre celles qui ne peuvent avoir la moindre
influence sur notre salut ? Quand je connaitrais tous les mysteres,
dit saint Paul, si je n’al pas la charité, je ne suis rien. Saint Paul
se passait donc de les connaitre, pourvu qu’il eGt la charité : ne
saurions-nous, a son exemple, nous en passer aussi, pourvu que
comme lui nous ayons la charité, c’est-a-dire la vie ?

Mais, dira quelqu’un, si l'intelligence de ces mysteres est
réellement sans influence sur notre salut, pourquoi nous ont-ils



méme été montrés ? Et quand ce serait pour nous apprendre a ne
pas prodiguer les pourquoi ? Quand ce serait pour servir d’exercice
a notre fol et d’épreuve a notre soumission ? Mais nous ne voulons
pas nous en tenir a cette réponse.

Remarquez, je vous prie, de quelle maniere ces mysteres dont
vous vous plaignez ont pris place dans la religion. Vous verrez
facilement qu’ils n’y sont point pour eux-mémes, mais qu’ils y sont
venus a la suite des vérités qui influent directement sur votre
salut. Ils les contiennent, ils leur servent d’enveloppe ; mais ils ne
sont pas eux-mémes les vérités qui sauvent. Il en est de ces
mysteres comme du vase qui renferme une boisson médicinale : ce
n'est point le vase qui vous guérira, c’est la boisson ; mais la
boisson ne pouvait vous étre présentée que dans un vase. Ainsi
chaque vérité qui sauve est renfermée, contenue dans un mystere
qui n’a pas en lui-méme la vertu de sauver. Ainsi la grande ceuvre
de I'expiation se rattache nécessairement a I'incarnation du fils de
Dieu, qui est un mystere ; ainsi les graces sanctifiantes de la
nouvelle alliance se rattachent nécessairement a leffusion du
Saint-Esprit, qui est un mystere ; ainsi la divinité de la religion
trouve un sceau et une garantie dans les miracles, qui sont des
mysteres. Partout la lumiere nait de l'obscurité, et l'obscurité
accompagne la lumiere. Ces deux ordres de vérités sont tellement
unis, tellement entrelacés, qu'on ne peut écarter 'un sans écarter
lautre ; et chacun des mysteres que vous tenteriez d’arracher du
systeme de la religion emporterait avec lui quelqu’'une des vérités
qui intéressent directement votre régénération et votre salut.
Acceptez donc ces mysteres, non comme des vérités qui vous
peuvent sauver, mais comme les dépendances nécessaires de
Iceuvre miséricordieuse du Seigneur a votre égard.

En matiere de religion, le vrai point de la question est celui-ci :
la religion qu’on nous propose change-t-elle le cceur, I'unit-elle a
Dieu, le prépare-t-elle pour le ciel ? Si le christianisme produit ces
effets, nous laisserons a leur aise les ennemis du christianisme se
révolter contre ses mysteres et les taxer méme d’absurdité.
L’Evangile, leur dirons-nous, est donc une absurdité ; vous l'avez

10



découvert. Mais voila, certes, une bien nouvelle espece d’absurdité
que celle qui attache 'nomme a tous ses devoirs, qui regle la vie
humaine mieux que toutes les doctrines des sages, qui met dans
I'intérieur de I'homme 1’équilibre, l'ordre et la paix, qui lui fait
remplir joyeusement tous les offices de la vie civile, le rend plus
propre a vivre et mieux disposé a mourir, et qui, généralement
recue, serait la sauvegarde et l'appui des sociétés! Citez-nous
parmi les absurdités humaines une seule qui produise de tels
effets. Si cette folie que nous vous préchons en produit de pareils,
n’est-1l pas naturel de conclure qu’elle est la vérité méme, et que si
ces choses ne sont point montées au coeur de '’homme, ce n’est
point parce qu’elles sont absurdes, mais parce qu’elles sont
divines ?

Faites, mes chers fréres, une seule réflexion. Vous étes forcés
de convenir qu’aucune des religions que ’'homme peut inventer ne
suffit a ses besoins et ne peut le sauver. La-dessus, vous avez un
choix a faire. Ou bien vous les rejetterez toutes comme
insuffisantes et trompeuses, et ne chercherez rien de mieux
puisque 'homme ne saurait inventer mieux, (et alors vous
abandonnerez au hasard, au caprice du tempérament ou de
lopinion votre vie morale et votre sort a venir). Ou bien vous
adopterez cette autre religion que quelques-uns traitent de folie :
et elle vous rendra saints et purs, irrépréhensibles au milieu d’'une
génération perverse, unis a Dieu par 'amour et a vos freres par la
charité, infatigables pour le bien, heureux de vivre, heureux de
mourir. Apres cela 1l se trouvera que cette religion était fausse.
Mais en attendant elle a restauré en vous I'image de Dieu, rétabli
vos rapports primitifs avec ce grand Etre ; elle vous a mis en état
de gotter la vie et le bonheur des cieux. Par elle vous étes devenus
tels qu’il est impossible qu’au dernier jour Dieu ne Vous accueille
pas comme ses enfants et ne vous rende point participants de sa
gloire. Vous étes faits pour le paradis, le paradis a des ici-bas
commencé pour vous ; car vous aimez. Cette religion a donc fait ce
que toute religion se propose, et ce qu’aucune autre n’a réalisé. Et
pourtant, elle était fausse ! Et que ferait-elle de plus si elle était

11



vraie ? Ou plutoét, ne voyez-vous pas que c’est une preuve éclatante
de sa vérité ? Ne voyez-vous pas quill est impossible qu’une
religion qui mene a Dieu ne vienne pas de Dieu, et que 'absurdité
consiste précisément a supposer que vous puissiez étre régénérés
par un mensonge ?

Apres comme avant, vous ne comprendrez pas tout dans les
doctrines de I’Evangﬂe. Cest qu'apparemment il fallait que vous
fussiez sauvés par des choses que vous ne comprendriez pas. Est-
ce un malheur ? En étes-vous moins sauvés ? Vous sied-il de
demander compte a Dieu d'un reste d’obscurité qui ne vous nuit
pas, lorsque, pour tout ce qui vous est essentiel, 1l vous prodigue la
lumiere ? Les premiers disciples de Jésus, hommes sans culture et
sans lettres, ont accepté des vérités qu’ils ne comprenaient pas et
les ont répandues dans le monde. Une foule de sages et d’hommes
de génie ont accepté de la main de ces pauvres gens des vérités
quils ne comprenaient pas davantage. L’ignorance des uns, la
science des autres ont été également dociles. Faites comme les
ignorants et comme les savants. Embrassez avec amour ces vérités
qui ne fussent jamais montées dans votre cceur, et qui vous
sauveront. Ne perdez pas en de vaines discussions un temps qui
s’écoule, et qui vous entralne dans la lumiere consolante ou
terrible de 1'éternité. Hatez-vous de devenir saints et d’étre
sauvés. Aimez d’abord, vous connaitrez un jour. Que le Seigneur
Jésus vous prépare pour cette époque de clarté, de repos et de
bonheur !

Alexandre VINET, Discours sur quelques sujets religienx, 1832.

www.biblisem.net

12


http://www.biblisem.net/

