
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

Les religions de l’homme  

et la religion de Dieu 
 

 

 

 

par 

 

 

 

 

Alexandre VINET 

 

 

 

 

 

 
1 Cor. II. 9. 

 

 

« Ce sont des choses qui n’étaient  

point montées au cœur de l’homme. »             

 

 



2 
 

L’HUMANITÉ s’est séparée de Dieu. Les orages des passions ont 

brisé le câble mystérieux qui retenait le navire au port. Ébranlé 

sur sa base, et se sentant poussé vers des mers inconnues, il 

cherche à se rattacher au rivage ; il essaie de renouer des liens 

brisés ; il s’efforce de rétablir des communications hors desquelles 

il n’y a pour lui ni paix ni sécurité. Au milieu de ses plus grands 

écarts, l’humanité ne perd point l’idée de son origine et de sa 

destination ; un souvenir confus de son ancienne harmonie la 

poursuit et la travaille ; et, sans renoncer à ses passions, sans 

cesser d’aimer le péché, elle voudrait rattacher son existence 

pleine d’obscurité et de misère à quelque chose de lumineux et de 

paisible, et sa vie fugitive à quelque chose d’immuable et d’éternel. 

En un mot, Dieu n’a pas cessé d’être le besoin de l’espèce humaine. 

Hélas ! ses hommages s’égarent, son culte se déprave, sa piété 

même est impie ; les religions qui couvrent la terre sont un 

outrage au Dieu inconnu qui en est l’objet. Mais, au sein de ces 

monstrueuses aberrations, se décèle un instinct sublime ; et 

chacun de ces cultes trompeurs est un cri douloureux de l’âme 

arrachée de son centre et séparée de son objet. C’est une existence 

dépouillée, qui cherche à se vêtir, et se couvre des premiers 

haillons qu’elle rencontre ; c’est une vie altérée, qui, dans l’ardeur 

de sa soif, s’abreuve toute haletante dans des eaux troublées et 

fétides ; c’est un exilé, qui, en cherchant le chemin de sa patrie, 

s’enfonce dans d’affreux déserts. 

Depuis le sauvage abruti qui baise la poussière aux pieds d’une 

hideuse idole, jusqu’au mage de l’Orient adorant dans le soleil 

l’âme immortelle de la nature et le principe de toute existence ; 

depuis les peuples primitifs qui offrent au Créateur les prémices 

de leurs moissons, jusqu’à ces nations infortunées qui croient lui 

rendre hommage par les plus honteuses impudicités, l’instinct 

religieux se fait partout reconnaître. L’homme ne peut renoncer ni 

à ses péchés ni à Dieu ; sa corruption l’enchaîne à ce monde, un 

instinct mystérieux l’élance vers le monde invisible. Entre ces 

deux forces opposées il ne fait pas un choix ; il force à se concilier 

deux éléments incompatibles ; il mêle sa morale à son culte ; il se 



3 
 

fait des dieux semblables à lui, pour pouvoir leur offrir un culte 

analogue à ses mauvais penchants ; il érige ses vices mêmes en 

divinités ; sa religion devient le fidèle miroir de sa corruption 

naturelle ; il avilit, en un mot, l’idée de la Divinité, mais il ne peut 

s’en passer ; et il aime mieux avoir des déités infâmes que de ne 

rien adorer. 

Mais que lui rapportent tous ces cultes divers ? Rien, mes 

frères, qu’un tourment ajouté à tous ses autres tourments. Un 

assujétissement pénible, humiliant, souvent l’obligation de faire 

violence aux sentiments les plus chers de la nature, point 

d’espérance solide, point de paix intérieure, point de 

perfectionnement moral, voilà ce que lui vaut cet instinct 

mystérieux, espèce d’importun besoin qu’il ne peut ni étouffer ni 

satisfaire. En sorte que qui verrait la religion dans les formes 

terrestres qu’elle a revêtues pourrait dire, avec une apparence de 

raison, qu’elle est un des plus grands maux que la nature ait 

infligés à l’humanité. 

Ces croyances fabuleuses, il est vrai, disparaissent devant le 

christianisme. Partout où la croix est plantée, les religions 

humaines s’enfoncent et s’abîment ; car le moindre effet de cette 

auguste religion est de dégoûter de toutes les autres. Aucun 

nouveau culte ne s’établira sur la terre ; le champ des inventions 

en matière de religions positives est irrévocablement fermé. Mais 

à l’ombre du christianisme, et dans le sein même de la chrétienté, 

végètent certaines religions sans histoire, sans forme et sans nom, 

qui tiennent lieu du christianisme à beaucoup de personnes. Ces 

religions, qui lui doivent toutes bien plus qu’elles ne pensent, ne 

sont autre chose qu’un effort des différentes facultés de l’âme pour 

se mettre par elles-mêmes en communication avec la Divinité. 

C’est l’imagination, le sentiment, la raison et la conscience, 

cherchant ensemble, ou chacune pour soi, à satisfaire le besoin 

qu’elles ont de Dieu. Et il est à remarquer que ces diverses 

religions sont plus particulièrement celles de ces esprits cultivés 

qui voudraient trouver un terrain neutre entre le christianisme, 

qui leur paraît trop simple et trop peu rationnel, et l’athéisme qui 



4 
 

les épouvante. Or, nous voulons rechercher si ces religions sont 

plus en état que le paganisme grossier de satisfaire les différents 

besoins de l’âme humaine. 

Quels sont, en matière de religion, les besoins de l’homme ? Il 

est ignorant des choses divines : il lui faut une religion qui 

l’éclaire. Il est triste des maux de cette vie et de l’incertitude de 

son sort à venir : il lui faut une religion qui le console. Enfin, il est 

pécheur : il lui faut une religion qui le régénère. Cherchons ces 

divers caractères dans les quatre religions de l’imagination, de la 

pensée, du sentiment et de la conscience. 

À quelques-uns la Divinité se produit dans ce qu’elle a de 

propre à frapper l’imagination. Ce n’est pas l’essence de l’Être des 

êtres, ni son caractère moral, ni sa volonté, qui les occupent 

principalement, mais cette partie de son être par laquelle il s’est, 

en quelque manière, rendu sensible à nos regards. C’est le monde, 

c’est-à-dire c’est le temps, l’espace, les formes, où se réfléchissent 

son éternité, sa grandeur et sa puissance. Si les spectacles de la 

nature sont grands et sublimes en eux-mêmes, combien ne les 

relève pas l’idée de cette Parole qui tira du néant toute cette 

magnificence ; de l’intelligence qui préside à tous ces grands 

mouvements ; qui enferma autant de merveilles dans le ver qui 

meurt sous nos pieds que dans la formation et le gouvernement 

des soleils ! Quel charme et quelle beauté n’ajoute pas à la 

splendeur des cieux étoilés, à la sauvage harmonie des mers 

courroucées, au riant réveil des champs et des bois sous les feux 

de l’aurore, la pensée de l’âme universelle qui circule 

silencieusement dans tous les êtres, et qui semble révéler son 

immortelle vie et faire éclater sa voix divine dans tous les 

mouvements et dans tous les bruits de l’univers ! Souvent l’homme 

s’absorbe dans la contemplation de ces merveilles, s’unit par son 

enthousiasme au concert de la création ; son imagination se repaît 

de Dieu, et il croit avoir de la religion. 

Toutefois l’imagination, la raison, la sensibilité, la conscience 

sont quatre autels élevés devant la Divinité ; sur le premier il a 

fait brûler quelques grains d’encens ; mais l’imagination n’est pas 



5 
 

tout l’homme : elle n’en est pas même, à beaucoup près, la 

meilleure partie. Quand l’imagination a été de la sorte ébranlée, 

l’homme est-il plus semblable à Dieu ? est-il plus digne de Dieu ? 

Et, pour ne pas aller encore si loin, en a-t-il plus de paix et de 

consolation ? Non ; le charme est fugitif : de ces hauteurs où 

l’imagination l’élève, l’homme retombe sur lui-même, et il n’y 

trouve pas Dieu ; et les grands spectacles auxquels il a assisté ne 

servent qu’à lui faire sentir quelle énorme disproportion se trouve 

entre l’univers tout plein de Dieu, et son âme qui en est toute vide. 

D’autres, mes frères, en plus petit, nombre, cherchent à se 

mettre en rapport avec la Divinité par l’intelligence. Décomposer 

les attributs de Dieu, chercher à les mettre d’accord, se rendre 

compte des rapports du Créateur avec la création, en un mot, se 

former sur Dieu et sur les choses divines un corps de doctrine 

régulier, telle est la tâche qu’ils s’imposent ; et il faut convenir que 

ces travaux sont un bien noble exercice de la pensée. Mais, mes 

frères, un premier défaut de cette religion, c’est qu’elle est moins 

une religion qu’une étude. D’ordinaire l’homme qui la choisit 

cherche moins à satisfaire un besoin de son âme qu’une curiosité 

de son esprit. Absent de lui-même, s’isolant des choses qu’il 

contemple afin de les mieux contempler, l’application, la pratique, 

ses rapports personnels avec ces hautes vérités, ne l’occupent que 

faiblement ; et le plus souvent, il n’est ni ému ni changé par les 

idées qu’il acquiert. Et, au reste, comment pourrait-il être changé 

par des choses qui demeurent toujours incertaines pour son 

esprit ? Le champ des idées religieuses, lorsqu’on y entre sans 

autre guide que la raison, n’est que le champ des problèmes et des 

contradictions. Plus on s’y enfonce, plus l’obscurité augmente ; et 

l’on finit par y perdre jusqu’à ces notions primitives, jusqu’à ces 

croyances d’instinct qu’on possédait avant d’y entrer. C’est 

l’expérience de tous les systèmes, de toutes les écoles, et de tous 

les âges. L’histoire de la philosophie nous apprend que ces 

recherches, lorsqu’on s’y livre sans précaution, mènent à des 

questions terribles et jusqu’au bord des abîmes. C’est là que, face à 

face de l’infini, le philosophe voit les réalités se dissoudre, les 



6 
 

certitudes les plus universelles s’évanouir, son individualité même 

devenir un problème. C’est là qu’il voit monde et pensée, 

observation et observateur, homme et Dieu, s’engloutir et se 

perdre à ses yeux épouvantés dans l’immensité d’un horrible 

chaos ; c’est là que, saisi d’une mystérieuse horreur, il redemande 

d’un regard inquiet le monde des êtres finis et des idées 

intelligibles, qu’il voudrait n’avoir jamais abandonné. Ainsi sa 

religion, toute de pensée, ne l’a ni éclairé, ni converti, ni consolé ; 

et il se trouve aussi éloigné du but qu’avant ces laborieuses 

recherches. 

C’est ce que sentent fort bien beaucoup de personnes qui, 

rejetant ces spéculations oiseuses, ne veulent connaître de religion 

que celle du sentiment. C’est la bonne, disent-ils ; et il est certain 

que toute religion qui ne part pas du cœur est un culte stérile et 

vain. Examinons toutefois. On parle d’une religion de sentiment. 

Sans aucun doute, ce sentiment est l’amour, et un amour qui a 

Dieu pour objet. Dans ce cas, il faut convenir que la meilleure 

religion est aussi la plus rare, ou que l’amour dont on parle est un 

sentiment bien stérile, une affection pour ainsi dire sans 

conséquence. Il se fait sur la terre d’assez grandes choses, des 

choses du moins que l’homme trouve grandes. L’activité de l’esprit 

répond à l’activité extérieure. Chaque jour voit éclore de nouveaux 

projets et commencer de nouvelles entreprises. Mais comptez, 

parmi toutes ces actions, celles qui ont eu pour principe l’amour de 

Dieu, et vous conviendrez que, si cette religion de l’amour est la 

bonne, elle n’est pas à l’usage du grand nombre. C’est que, dans le 

fait, l’amour de Dieu, si vous entendez un amour réel, sérieux, 

dominateur, cet amour n’est pas naturel au cœur de l’homme. Et, 

soyons de bonne foi, comment aimerions-nous de cet amour un 

Dieu dont nous sommes éloignés par nos péchés et par la 

mondanité de nos affections ; un Dieu qui, dans nos meilleurs 

moments, ne peut nous apparaître que sous les traits d’un juge ; 

un Dieu dont la providence paternelle est voilée à nos regards 

parce que nous ne connaissons plus ou que nous ne connaissons 

pas encore l’adorable secret de toute sa conduite à notre égard ? 



7 
 

Comment l’aimerons-nous aussi longtemps que nous ne pourrons 

nous rendre compte des désordres du monde physique et du 

monde moral, et que l’univers nous semblera une vaste arène où le 

hasard met aux prises l’injustice et le bon droit, et prononce 

froidement entre eux ? Un doute, mes frères, un seul doute sur le 

but de la vie et sur les intentions de Dieu suffirait pour flétrir, 

pour étouffer dans le cœur inquiet les premiers germes de l’amour. 

Or, c’est là, plus ou moins, l’état où nous sommes tous hors des 

lumières de la révélation. Aussi, à quoi se réduit l’amour, et, par 

conséquent, la religion de sentiment, chez la plupart des 

personnes qui paraissent s’en rapprocher le plus ? À votre avis, 

mes frères, est-ce aimer Dieu qu’entrouvrir son cœur à l’émotion 

fugitive qu’éveille la vue de ses bienfaits répandus dans toute la 

nature ? Aime-t-on Dieu lorsque, suivant le degré de sensibilité 

dont on est doué, on se laisse aller à un attendrissement 

involontaire à la pensée de cette paternité immense qui embrasse 

tous les êtres animés, depuis le séraphin jusqu’au ver ? On peut 

éprouver cette espèce d’amour et n’être point changé. Si quelque 

chose est prouvé, c’est que telle sensibilité qui s’épanche 

fréquemment par des larmes laisse souvent dans le cœur une 

large place à l’égoïsme, et que nos semblables ne se ressentent pas 

toujours à leur profit de l’attendrissement que nous avons éprouvé 

loin d’eux. L’amour, le véritable amour de Dieu, c’est l’amour de sa 

vérité, de sa sainteté, de sa volonté tout entière ; le véritable 

amour, c’est celui qui se réfléchit dans l’obéissance ; le véritable 

amour, c’est celui qui remue la conscience et qui la purifie. 

Ceci nous conduit à la quatrième des religions que l’homme se 

fait à lui-même : celle de la conscience. C’est bien ici qu’à notre 

tour nous pourrions dire : c’est la bonne. Car qu’est-ce que la 

conscience, sinon l’impulsion qui nous porte à faire la volonté de 

Dieu, à lui ressembler ? et que nous manque-t-il quand nous en 

sommes arrivés là ? Félicitons ceux qui se sont arrêtés à la 

religion de la conscience, et regrettons que le nombre en soit trop 

petit. Qu’ai-je dit, les féliciter ? Y pensons-nous bien ? Avons-nous 

bien réfléchi sur la carrière qui s’ouvre devant leurs pas ? La 



8 
 

religion de la conscience ! N’est-ce pas celle qui prescrit de vivre 

pour Dieu, de ne rien faire que pour Dieu ? de nous vouer, corps et 

âme, entièrement à lui ? N’est-ce pas celle qui nous apprend que 

lui refuser quelque chose, c’est le lui dérober, parce que, de droit 

souverain, tout lui appartient, en nous et hors de nous ? N’est-ce 

pas celle qui nous apprend que nous ne pouvons rien faire de trop 

pour lui, et que, par conséquent, tous les efforts de l’avenir ne 

peuvent, de notre part, combler un seul des vides du passé ? N’est-

ce donc pas celle qui condamne absolument, irrévocablement notre 

vie, et qui nous présente devant lui non comme des enfants, non 

pas même comme des suppliants, mais comme des condamnés et 

des victimes ? Dites à présent que la religion de la conscience est 

la bonne ! Oui, pour les consciences larges, indulgentes à elles-

mêmes, sans délicatesse et sans pureté ; mais plus vous aurez 

d’attachement à vos devoirs, de scrupule à les bien remplir, plus 

l’idée que vous vous faites de la loi divine sera sévère et complète, 

plus cette religion sera terrible pour vous ; et, loin de vous offrir 

des consolations, elle vous enlèvera une à une toutes celles que 

vous voudriez tirer de vous-mêmes. Quittez pour un moment, mes 

frères, les scènes du présent et l’enceinte de la chrétienté ; 

observez d’un coup d’œil les religions des peuples, entrez dans tous 

les temples, regardez sur tous les autels ; qu’y voyez-vous ? Du 

sang. Du sang pour honorer la Divinité ! Ah ! il faut vous le dire : 

ce sang est là pour mille vertus négligées, mille devoirs violés, 

mille attentats commis ; ce sang est le cri de mille consciences qui 

demandent à la nature entière une réparation impossible ; ce sang 

est le solennel et terrible aveu des vérités que je vous propose. Et 

voulez-vous vous faire une idée de ce besoin d’expiation ? Sachez 

donc que l’impossibilité de résoudre le problème, l’angoisse de 

tourner éternellement dans un cercle sans issue, a porté l’homme 

à une espèce de désespoir, et que ce désespoir est devenu barbare ! 

À force de chercher une digne victime, l’homme est arrivé jusqu’à 

l’homme ; le sang humain a coulé dans les sanctuaires... et le 

tourment n’a point cessé, et le sang n’a rien effacé ! À quelle 



9 
 

victime, dès lors, l’homme eût-il pu s’adresser ? À un Dieu. Mais 

cette chose-là eût-elle pu monter au cœur de l’homme ? 

Mes frères, nous avons passé en revue les seuls systèmes 

religieux qui soient encore possibles hors du christianisme. Nous 

croyons les avoir représentés avec fidélité ; nous leur avons rendu 

justice ; nous ne leur avons rien ôté. Nous aurions pu leur 

demander compte de ce qu’ils doivent au christianisme, et faire 

honneur à cette sainte religion d’une grande partie de ce qu’ils ont 

de spécieux, de bon et d’intéressant : nous nous en sommes 

abstenus ; nous nous sommes bornés, sans autre examen, à vous 

montrer le fort et le faible de ces systèmes. Vous êtes maintenant 

en état de prononcer. Quant à nous, voici notre conclusion. C’est 

en vain que l’homme a convoqué, pour la recherche du bien 

suprême, sa raison, son imagination, son cœur et sa conscience ; 

en vain qu’il a mis à contribution toutes ses facultés ; en vain qu’il 

a fait, de sa part, tout ce que l’homme peut faire. Partout sont 

restées de larges et de profondes lacunes. Le triple objet de toute 

religion, d’éclairer, de consoler et de régénérer, n’a été rempli ni 

par l’une ou l’autre de ces religions, ni par toutes à la fois. S’agit-il 

de la religion de l’imagination ? C’est le charme de quelques 

instants fugitifs, ce n’est ni la lumière, ni l’appui, ni la 

sanctification de l’âme. Essayons-nous de la religion de la pensée ? 

Sa seule prétention raisonnable, qui est d’éclairer, elle la remplit 

si mal qu’elle ne fait guère qu’épaissir nos ténèbres en matière de 

religion. Nous adressons-nous à la religion du sentiment ? Elle 

effleure l’âme ; elle n’en atteint pas les profondeurs ; elle ne la 

régénère pas. Enfin la meilleure de toutes ces religions, celle de la 

conscience, nous a démontré par son excellence même 

l’impuissance de l’homme à se pourvoir lui-même d’une religion. 

Elle n’a pu que nous montrer l’abîme que le péché a creusé entre 

nous et Dieu ; elle ne l’a pas comblé. Elle nous a appris que pour 

être unis à Dieu, il nous faut deux choses qu’elle ne donne point et 

qu’aucune de nos facultés ne saurait nous donner : PARDON et 

RÉGÉNÉRATION. L’homme prétend-il accomplir par lui-même l’œuvre 

de son salut, il faut d’abord qu’il se pardonne, et puis qu’il se 



10 
 

régénère. Il faut qu’il efface jusqu’au dernier vestige de ses péchés 

passés, c’est-à-dire qu’il fasse que ce qui est ne soit pas. Il faut 

ensuite que, déclarant la guerre à sa nature, il la force d’aimer 

Dieu, d’aimer le bien, de haïr le mal ; qu’il renouvelle à fond ses 

inclinations, en un mot qu’il tue en lui le vieil homme et qu’il y 

crée l’homme nouveau. Vous demander si vous pouvez faire ces 

choses, c’est vous demander si, seul, dans le fond de son cachot, un 

criminel peut se remettre à lui-même des lettres de grâce, et si, les 

mains et les pieds serrés dans des chaînes, un combattant peut se 

promettre la victoire. Vous demander si vous pourrez un jour ce 

que vous ne pouvez aujourd’hui, c’est vous demander s’il vous sera 

jamais possible, avec les seules forces de votre nature, de refaire 

votre nature. 

Et cependant il n’y a point, sans cela, de religion complète et 

satisfaisante, parlons mieux, point de religion. Et sans cela vous 

avez raison de vous croire abandonnés de Dieu. Eh quoi ! vous ne 

tourneriez pas alors vos regards vers cet Évangile qui semble 

avoir deviné tous les secrets de votre nature, et qui vient au-

devant de tous les besoins de votre âme ! Quoi ! la vue de la croix, 

où votre pardon est écrit, la promesse du Saint-Esprit, source de 

régénération, ne feraient pas tressaillir votre cœur ! Quoi ! vous ne 

souhaiteriez pas avec ardeur que cette doctrine qui remédie à tout, 

qui concilie tout, qui satisfait à tout, fût aussi vraie qu’elle est 

belle ! Quoi ! vous pourriez avoir un moment de repos avant de 

vous être éclaircis là-dessus par tous les moyens qui sont en votre 

pouvoir ! Mes amis, si une telle religion n’avait pas été donnée à 

l’homme, il faudrait mourir ; oui, mourir de douleur d’avoir été 

condamné à vivre ; mourir de douleur d’avoir été formé avec 

d’insatiables désirs de perfection, avec une ardente soif de Dieu, et 

de sentir que cette soif et ces désirs ne sont qu’une cruelle 

déception, un jeu funeste de la puissance inconnue qui nous a 

créés. 

Mais que fais-je, mes frères ? Oublié-je que je parle à des 

Chrétiens ? Attendrai-je de leur bouche, au lieu des accents joyeux 

d’une âme convaincue, les vœux inquiets d’un cœur qui doute 



11 
 

encore ? Non ; saluons ensemble de nos bénédictions cette religion, 

seule complète, qui répond à tous les besoins de l’homme en 

offrant à chacune de ses facultés un aliment inépuisable ; religion 

de l’imagination, à laquelle elle ouvre de magnifiques 

perspectives ; religion du cœur, qu’elle attendrit par la 

manifestation d’un amour au-dessus de tout amour ; religion de la 

pensée, qu’elle attache à l’aspect du système le plus vaste et le 

mieux ordonné ; religion de la conscience, qu’elle rend à la fois 

plus délicate et plus tranquille ; mais par-dessus tout, religion de 

la grâce et de l’amour de Dieu. Saluons avec admiration cette 

religion qui concilie tous les contrastes, religion de justice et de 

grâce, de crainte et d’amour, d’obéissance et de liberté, d’activité 

et de repos, de foi et de raison. Voilà la religion qui n’était jamais 

montée dans le cœur de l’homme, même dans la plus grande 

culture de son sens moral et dans le plus vaste développement de 

son intelligence, ou, comme s’exprime l’apôtre, que les princes de ce 

monde n’ont point connue. 

Ce qui resta caché aux philosophes et aux sages dans les 

périodes les plus brillantes de l’esprit humain, douze pauvres 

pêcheurs des lacs de la Judée ont quitté leurs filets pour aller 

l’annoncer au monde. Certes, ils n’avaient ni plus d’imagination, 

ni plus de raison, ni plus de cœur, ni même plus de conscience que 

le reste des hommes ; néanmoins ils firent taire la sagesse des 

siècles, déserter les écoles des philosophes, fermer les portes de 

tous les temples, éteindre le feu de tous les autels. Ils montrèrent 

au monde leur maître crucifié, et le monde reconnut celui que son 

inquiétude cherchait en vain depuis trois mille ans. Et une 

nouvelle morale, et de nouveaux rapports sociaux, et un nouvel 

univers, prirent naissance à la voix de ces pauvres gens, ignorants 

de toutes lettres et de toute philosophie. Il reste à votre bon sens à 

juger si ces douze pêcheurs ont apporté leur propre sagesse ou la 

sagesse d’en-haut. 

Une autre fois, mes frères, s’il plaît à Dieu, nous reviendrons 

sur ce sujet, que nous n’avons pas épuisé. Bornons-nous à ce 

point : l’homme s’est trouvé incapable de se faire une religion, et 



12 
 

Dieu est venu au secours de son impuissance. Bénissez donc votre 

Dieu du plus profond de vos cœurs, vous qui, après de longues 

recherches, avez enfin trouvé un asile. Et vous qui flottez encore 

sur la vaste mer des opinions humaines, vous qui, violemment 

jetés d’un système à l’autre, sentez de plus en plus votre angoisse 

s’accroître et votre cœur se flétrir ; vous qui jusqu’à ce jour n’avez 

pu vivre avec Dieu ni sans Dieu... venez voir si cet Évangile, à 

peine effleuré par vos regards distraits, n’est pas peut-être ce que 

vous appelez par tant de soupirs inutiles. Et toi, Dieu de 

l’Évangile, Dieu des nations, amour infini, révèle-toi toi-même aux 

cœurs blessés ; prouve-toi toi-même aux esprits découragés ; et 

fais-leur connaître la joie, la paix et la véritable vertu. 

 

 

Alexandre VINET, Discours sur quelques sujets religieux, 1832. 

 
 
 

 
 
 

 
www.biblisem.net 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 

http://www.biblisem.net/

